
filozofska revija
za u  filozofije,
dijake in študente

~itelje

2025

Cena 8   EUR



Vsebina

�

Uvodnik	 3

Filozofija in literatura	 5
Mateja Gregorič Jagodic: Determinizem med Cankarjevim Na klancu in Na Klancu Tine Vrščaj	 5
Janez Vodičar: Hermenevtična pomoč naši poti Na Klanec	 15

Novi učni načrt	 19
Marjan Šimenc: Kakšen je dober učni načrt za filozofijo?	 19

Teorija	 27
Andrej Adam: Leviatan kot razsvetljenski projekt	 27

Didaktika filozofije	 37
Mare Štempihar: Sokratski učitelj in sokratska metoda	 37
Uroš Lubej: Ustno ocenjevanje pri filozofiji: govorna refleksija namesto klasičnega spraševanja	 48

Didaktične drobtinice	 51
Katja Huš: Muka pisanja eseja 	 51
Katja Huš in Alenka Hladnik: Učni list za uvodne ure	 53
Katja Huš in Alenka Hladnik: Pojmi, pojmovno mišljenje in filozofija	 58

Aktivno državljanstvo in filozofija	 64
Dora Lenart: Aktivnost za aktivno državljanstvo: Fotografije ne lažejo?	 64

Rezervirano za študente 	 68
Ana Pekovec, Marjanca Lončar: Filozofija za otroke in Pekarna Mišmaš	 68
Neža Kogej, Darija Turk: Filozofija za otroke v vrtcu: Rebeka in (ne tako) majhna, drobcena laž	 74
Jure Jakob: Filozofija v gimnaziji: z didaktičnimi napotki po razpotjih prakse	 77

Mednarodna filozofska olimpijada	 86
Poročilo z IPO 2025	 86
Manca Košir: Esej na olimpijadi	 90
Dan Muršič: Esej	 94

Poročila	 101
Poročilo o 18. tekmovanju v pisanju filozofskega eseja	 101
Dan filozofije v letu 2025: Kako razumeti dobrobit – kot dobro počutje ali dobro življenje?	 102



�



Uvodnik

�

V novo šolsko leto vstopamo z novim učnim 
načrtom za filozofijo, ki pa bo uveden postopno 
in bo uradno veljavo dobil šele čez nekaj let. 
Torej še ni občutka nujnosti za vse potrebne 
priprave, da bi ga učitelji lahko s pridom upo-
rabljali. 

V novo šolsko leto vstopamo tudi v družbi 
tveganja in negotovosti, v obdobju razkroja 
monopolarnega sveta, tehnološko zaostajajoče 
Evrope, ki išče svoje mesto v novem svetu z 
militarizacijo in investiranjem v orožje. Obeta 
se, da bomo teoretično dilemo »maslo ali topo-
vi« izkušali na lastni koži. Svet, ki se tako slika, 
ni nekaj, kar bi mlade, ki jim skušamo odpirati 
vrata miselnega sveta filozofije, klical k obetov 
polni prihodnosti. Je pa tudi svet, za katerega 
upamo, da bodo mladi sprejeli odgovornost 
zanj, saj kaže, da se naše generacije v njem 
slabo znajdejo.

V šolstvu bomo to obdobje nekoč opisovali kot 
vzpon umetne inteligence, se pravi zmagoslav-
ja algoritmov, ki s pomočjo hitrih računarjev 
pregledujejo ogromne količine podatkov in na 
podlagi verjetnosti »ugibajo« odgovore na naša 
vprašanja, vse to pa iz strojnega jezika enk in 
ničel prevedejo v jezik, ki je za nas smiseln. Ker 
stroji tako uspešno simulirajo »mišljenje«, bo 
skušnjava, da se sami predamo lagodju in upo-
rabimo stroje, da mislijo namesto nas in za nas, 
vedno večja.

Mišljenje v obdobju, ko se zdi mišljenje vedno 
manj potrebno, saj o naši skupni prihodnosti 
namesto nas odločajo nesposobneži brez 
razumevanja človeškega sveta na eni strani, o 
našem individualnem življenju pa vedno bolj 
anonimni algoritmi, ki kreirajo digitalni mehur-
ček, v katerem živimo, in nam obetajo, da bodo 
tako uspešno odgovarjali na naša vprašanja, da 

si nazadnje niti vprašanj ne bomo več zastavlja-
li, postaja vedno bolj odvečno, a hkrati vedno 
bolj nujno.

Kaj lahko naredimo filozofi, razen da prispeva-
mo k »varnemu in spodbudnemu okolju«, kar 
postaja vse bolj poudarjan cilj šole? Vedno bolj 
se dozdeva, da drži, kar je zapisala sodelavka: 
»Poučevanje ni le poklic, temveč dajanje upa-
nja.« Kako dajati upanje v teh časih?

Uredništvo



�



Filozofija in literatura

�

Mateja Gregorič Jagodic

Determinizem med 
Cankarjevim Na klancu in 
Na Klancu Tine Vrščaj
Letošnja maturitetna romana bomo pri-
merjali z vidika determinizma. V obravnavi 
Cankarjevega Na klancu bosta determinizem 
na ravni obstoječega ter občutje fatalizma 
nekaterih njegovih literarnih oseb glavna 
perspektiva. Roman Na Klancu Tine Vrščaj 
obravnava izrazito sodobne aktualne teme 
(podnebne spremembe, vzgoja otrok, digitalna 
zasvojenost, razglašeno partnerstvo in zaradi 
tega disfunkcionalnost družine, potrošništvo 
…), zato smo se odločili v njegovo obravnavo 
vpeljati še druge perspektive, kot sta na primer 
razlikovanje med fizično in virtualno resnično-
stjo v povezavi z Debordovim razumevanjem 
spektakla ter okoljska etika. Članek bomo 
zaključili s primerjavo obeh romanov z vidika 
determinizma – usodnosti, ki jo je proizvedel 
kapitalizem.

Možnost svetlobe, ki sije iz noči, v 
Cankarjevem Na klancu

V Cankarjev roman Na klancu bomo vstopili z 
vidika determinizma. To je filozofsko stališče, 
po katerem je vse, kar obstaja, podrejeno nuj-
nosti (vzročnosti). Vse, kar se zgodi, je v celoti 
določeno s tistim, kar se je zgodilo pred tem. 
Ker velja univerzalna vzročnost, je mogoče 
napovedati prihodnje dogodke, če poznamo 
izhodiščno stanje. Obstoječe je torej velik 
stroj, kjer vse poteka po mehanizmu nujnosti. 
Človeka razume zgolj kot skupek določil oziro-
ma danost. V interpretaciji Cankarjevega 

romana bomo tako izhajali predvsem iz pojmo-
vanja obstoječega kot stroja, ki ga obvladuje 
neizprosen mehanizem nujnosti. Vprašali 
se bomo, kaj je v tem Cankarjevem romanu 
tisto, kar v končni instanci določa posamezna 
razmerja med vzrokom in učinkom v življe-
nju očeta Toneta, istoimenskega sina, hčerke 
Francke in Lojzeta. Gre za vprašanje, ki si ga 
je zastavljal tudi sam pisatelj, zanimale so ga 
namreč tiste »sile, ki gnetejo življenje posa-
meznika, naroda in človeštva«. (Cankar 1966, 
159) Odgovor je našel v spoznanju, da je prav 
ureditev družbe »tista uredba, ki je dodelila 
vse bogastvo zemlje in vse sadove človeškega 
uma kapitalu brez imena ter mu zasužnjila 
človeštvo, (…) izvirek vsega hudega; in posa-
mezna krivica, ki se prikaže očem na cesti, je 
nenadoma čisto malenkostna (…) in zadobi 
svoj pravi pomen šele v zvezi s celotno, vesolj-
no krivico«. (isto, 161) Zato Marcel Štefančič v 
svojem eseju S trga na klanec, s klanca v grob 
poudarja, da je za Cankarja kapitalizem kot »sis-
tem, ki dela premožne še premožnejše in revne 
še revnejše«, (Štefančič 2018, 414) tisto, kar 
neizbežno določa človekov položaj v stvarnosti. 
V času pisateljevega življenja je namreč »to, 
da imajo nekateri veliko, (…) pomenilo, da vsi 
ostali nimajo ničesar«. (isto, 383) Gre namreč 
za determinizem tako imenovane razredne 
usode, ko je »družba (…) tako nemobilna, statič-
na in rigidna, razredni, ekonomski in socialni 
prepad (…) tako krut, da ni prihodnosti – pred 
ljudmi, rojenimi ‘spodaj’, je le socialna smrt …«. 
(isto, 369) Tako se je očetu Tonetu s prihodom 
novega krojača v trg, ki je prodajal že vnaprej 
izdelane obleke, zgodil kapitalizem »v vsej 
svoji brutalnosti, brezobzirnosti, brezčutnosti, 
destruktivnosti in primitivnosti«. (isto, 385) 
Postal je brezposeln – za kapitalizem odvečen, 
nepotreben človek. Takšnih ljudi se »skuša 



�

kapitalizem znebiti, tako da jih pošlje bodisi 
v slume�, ječo ali pa smrt«. (isto, 368) Cankar 
po Štefančiču nikoli ni skrival, da gre pri 
razrednem boju za ekonomska razmerja moči. 
Kapitalizem je za filozofa neskončno reproduci-
ranje obstoječega reda, čigar nasilju na videz ni 
mogoče določiti vzroka in ki ga elite prikazujejo 
kot povsem objektivno, brezosebno, anoni-
mno Usodo, kot nevtralni okvir. (povzeto po 
Štefančič 2018, 385) Gre za marksističen pogled 
na ideologijo kot filtriranje interesov vladajo-
čih skozi njeno sito, kar omogoča, da so tako 
njihovi interesi kot tudi sama ideologija »pred-
stavljeni kot resnične trditve, ki posedujejo 
univerzalno, racionalno veljavnost«. (Freeden 
2024, 12) Cankarjevo razumevanje kapitala 
kot generalnega izvora vseh malih, posamičnih 
krivic kaže na to, da je pisatelju uspelo odkriti 
tiste njene »ravni pomena, ki so skrite pred 
tistimi, ki so jim podvrženi«. (isto, 18)

V takšno sistemsko nujnost kapitalizma je torej 
vpet Cankarjev motiv fatalizma kot verovanje 
v neizbežnost usode v človekovem življenju. 
Za nekatere literarne osebe v obravnavanem 
romanu je fatalizem tako nekaj povsem samou-
mevnega. Pisar na primer bodočemu študentu 
ob njegovem odhodu v Ljubljano svetuje, »kako 
naj živi po svetu, da ne zabrede v slabo družbo 
– zakaj tam zunaj je delavski svet podivjal in ni 
več pokoren gospodarjem in gosposki. Odtod 
vsa revščina, ker si žele ljudje življenja, ki 
jim ni usojeno (poudarila avtorica članka).« 
(Cankar 1991, 102) Tudi za čevljarja je zna-
čilen fatalizem, saj je v pogovoru s Francko in 
pisarjem o Lojzetu po pogrebu njene matere ob 
Franckini opazki, da je trška gospoda pozabila 
na obljubljeno finančno pomoč študentu, tej 
odvrnil: »Saj sem vedel – kako pojde s klanca 
študirat? (poudarila avtorica članka) Drugi lju-
dje bodo skrbeli zanj – lepo bi bilo! Kaj takega 
se ni zgodilo še nikoli. Ljudje skrbijo zase, prav 
imajo. Ni njih dolžnost, da bi se brigali za druge. 
Kdor sedi na gorkem, naj hvali Boga in naj se ne 
briga za tiste, ki so zunaj in pozebajo … Pozabili 

�  Slumi so pravzaprav sodobni Cankarjevi »klanci«.

so nanj, sem dejal, in res so pozabili nanj, še 
sam nisem mislil, da bodo pozabili tako hitro 
… Mihovka, kdor nima sam krepkih plečet, naj 
se ne zanaša na druge in si ne naprti bremena, 
ki ga nositi ne more … Fant se bo izgubil, še 
prej, nego bi se izgubil na klancu … Tako nam 
je vsem prisojeno, tako se bo zgodilo (pou-
darila avtorica članka).« (isto, 122) Celo mati 
o Lojzetovi prihodnosti, ko ga išče na naslovu 
njegovega ljubljanskega stanovanja, kjer ga ne 
najde, pripomni: »Izgubil se je, kakor mu je bilo 
usojeno od začetka …« (isto, 145) Lojzeta pa je 
k premišljevanju o fatalizmu napeljal pogovor z 
učiteljem Jožetom Krivcem, na katerega je nale-
tel ob svojem vračanju domov v gostilni gosto-
ljubnega krčmarja. Učitelj je v trgu ustanovil 
bralno društvo za kmečke fante in delavce, saj 
si »inteligenten človek ve pomagati … Zbuditi 
je treba ljudi; kadar se bodo predramili in bodo 
izpregledali, si bodo že pomagali sami. Navadili 
se bodo na družbo, videli bodo, da vsak sam 
ne opravi nič, da se mora naslanjati drug na 
drugega …« (isto 165) Lojze je do učiteljevega 
projekta popolnoma odklonilen: »Ukvarjaš se 
popolnoma zastonj! (…) Tak sanjač si, kakor 
si bil v Ljubljani, ko si sam imel komaj jesti, 
pa si študiral, kako bi pomagal drugim. Tako 
si pozabil, da si sam berač. (…) No, kaj misliš, 
da v meni ni bilo nikoli nič moči, nikoli nič 
energije, nič želje, da bi živel in pomagal dru-
gim? Vsega je bilo dovolj in jaz sem se mučil in 
upiral. Rezultat? Ožuljene noge in od stradanja 
pokvarjeni želodec … Ne da se pomagati, vse 
je obsojeno na žalostno smrt!« (poudarila 
avtorica članka) Na učiteljevo opazko, da pov-
sod vidi le sebe, pravzaprav pa je le on obsojen 
na žalostno smrt, mu Lojze odgovori: »Sebe 
gledam povsod, seveda! Kdo gleda drugače? 
Jaz sem rojen na klancu, na klancu siromakov 
in pečat mi je bil vtisnjen na čelo že ob roj-
stvu (poudarila avtorica članka), pečat berača, 
ki je obsojen na žalostno smrt. Zato, glej, je 
bilo zastonj vse moje upanje …« Zdaj je učitelj 
neizprosen: »Fatalist! Ne verjamem ti, da bi se 
upiral. Če veš, da si obsojen, ne moreš imeti ne 
volje, ne moči – in sploh je bilo smešno, da si 



�

se upiral, če si vedel, da si obsojen.« Lojze nato 
zavrne učiteljevo oznako, da je fatalist: »… stvar 
je drugačna. Zgodilo se je morda čisto slučajno, 
da sem spoznal svojo usodo … in koliko jih je, 
ki je ne poznajo, ki ne vedo, da so obsojeni; 
nosijo na čelu pečat, ki jim je bil vtisnjen ob 
rojstvu, in upajo in se mučijo do konca. Če pade 
človek desetkrat pod križem, vstane spet in se 
opoteka dalje. Jaz pa sem spoznal, da ni vredno 
vstajati več in da je bolje obležati na mestu.« 
(vse isto, 166) Kaj pravzaprav trdi Lojze? Da 
ni fatalist po svojem prepričanju, temveč da se 
je vdal v svojo usodo, ko jo je spoznal. Tu se 
zaznamovanost s klanškim poreklom poveže s 
kapitalizmom kot sistemom, ki že po logiki svo-
jega delovanja proizvaja razred revnih oziroma 
klanec siromakov.

A deterministični horizont v Cankarjevem delu 
Na klancu ni nepredušno zaprt za kakršnokoli 
možnost spremembe. Naturalistične prvine� 
romana so neizprosne v primeru sina Toneta 
in hčerke Francke. Če se izrazimo z Édouardom 
Louisom iz intervjuja Vesne Milek z njim, sta 
kot platformi, ki sta prekrižani z družbenim 
determinizmom, strukturami, torej s tistim, 
česar ne moreta nadzorovati. (povzeto Milek 
2025, 51) Pri njiju razsežnost tistega, kar bi 
lahko nadzorovala, umanjka. Ni pa tako pri 
Lojzetu; če je bil »ves klanec (…) obsojen na 
žalostno smrt – toda fantu se ni hotelo umreti 
in gledal je, kako bi ušel«. (Cankar 1991, 105) 
Po omenjenem pogovoru z učiteljem v krčmi 
na poti domov »je (Lojze) zagledal pred sabo 
vso preteklost, je zagledal samega sebe, kakor 
je bil v resnici«. Spoznal je, da se je sam obsodil 
»v tistem trenotku, ko se je domislil prvikrat, 
da je obsojen«. (oboje isto, 169) Komaj zbujeno 
kesanje je prešlo v mirno žalost. Kljub resi-
gnaciji, ki sledi predstavljenemu Lojzetovemu 
samozavedanju, pa se Cankarjev roman konča 

�  Tudi naturalizem je podvrsta determinizma, saj na člove-
ka gleda kot določenega s tremi determinantami, s časom, 
dednostjo in okoljem, zato ni naključje, da ga je v svojem 
besedilu Eksistencializem je zvrst humanizma Sartre kri-
tiziral kot popolno nasprotje svojega razumevanja človeka 
kot svobode.

odprto. Zvečer, ko so ljudje končali s postavitvi-
jo mrtvaškega odra za umrlo mater, Lojze stopi 
na prag in premišljuje o klancu siromakov. 
Ugotavlja nesmotrnost njihovega življenja: »Na 
smrt obsojeni! Vse trpljenje brez koristi, življe-
nje brez koristi! …« A »tam doli se je zasvetilo, 
majhna, rdeča luč je trepetala, rastla je in pla-
polajoča rdeča iskra se je spremenila v mirno 
belo svetlobo. To je bilo učiteljevo okno. Lojze 
je strepetal in gledal nepremično v mirno belo 
svetlobo, ki je sijala iz noči …« (oboje isto, 174) 
Prav učitelj je bil namreč tisti, ki je Lojzetu med 
predstavljenim pogovorom pokazal na svojo 
hišo v trgu, tako da njegovo vprašanje, »Kaj 
misliš početi v trgu, ali ostaneš tukaj?«, lahko 
razumemo tudi kot nagovor, naj se Lojze pridru-
ži njegovim naporom, kako razsvetliti ljudstvo, 
da si bo samo pomagalo. Tako se učitelj Jože 
Krivec s svojo ustanovitvijo bralnega društva 
v trgu uvršča med tiste Cankarjeve literarne 
osebe (Maks Krnec iz Kralja na Betajnovi, uči-
telj Jerman iz Hlapcev …), ki prevzemajo nalo-
go razsvetljevanja množice ljudi v Kantovem 
pomenu. Je samostojno misleč človek, ki je 
potem, ko je sam odvrgel jarem nedoletnosti, 
širil okoli sebe poklicanost vsakega človeka, da 
misli sam. (povzeto po Kantu 1987, 10) Cankar 
se je po Štefančiču zavedal, da je »spontana 
razredna zavest (…) prešibka – nima tiste moči, 
ki bi lahko delavce pripravila na boj«. (Štefančič 
2018, 398) Slovenskemu narodu je kot narodu 
proletarcev treba razredno zavest vnesti od 
zunaj, a te vloge »ne igra komunistična partija, 
temveč ‘slovenska inteligenca’«. (isto, 397) Po 
Cankarjevem mišljenju je namreč dolžnost 
slovenske inteligence, da nadaljuje delo malo-
številnih samoukov med delavci, ki so kljub 
težkemu vsakdanjemu življenju občutili potre-
bo po višji izobrazbi in uvidu v širša obzorja. 
Slovensko ljudstvo naj dvigne na raven najvišje 
duševne zavesti oziroma privede v svetovno 
kulturo. Če bi se tej dolžnosti izognila, potem 
svojega naroda ne bi bila vredna in bi se iz 
njega izločila. A ta dolžnost inteligence je pove-
zana tudi z veliko odgovornostjo. Brez pomisle-
kov se lahko govori z izobraženim dvomljivcem, 



�

ki že ima izkušnjo zmot in zablod človeškega 
razuma, »teže pa je govoriti in pisati delavcu, ki 
ne pozna laži in dvoumnosti, ki natanko veruje, 
kar sliši in bere«. (Cankar v Štefančič 2018, 
397–398)� 

Ignoranca in ozaveščenost v Na 
Klancu Tine Vrščaj

Roman Na Klancu Tine Vrščaj je postavljen v 
sodobni čas in se loteva mnogih aktualnih pro-
blemov, kot so na primer odvisnost od digitalne 
tehnologije, podnebne spremembe in okoljska 
problematika, disfunkcionalnost družine zaradi 
partnerskih (ne-)odnosov, zahtevnost vzgoje 
zaradi takšne družine in zaradi vpliva omenje-
ne tehnologije, potrošništvo in kopičenje smeti 
… Mi bomo te probleme obravnavali predvsem 
skozi prizmo dveh literarnih oseb, Gregorja in 
Eve, saj imata povsem nasproten odnos do njih. 
Menimo, da naslednji odlomek iz romana pred-
stavlja presečišče zgoraj omenjenih problemov, 
zato ga nekoliko okrnjeno deloma povzemamo, 
deloma navajamo: »Zunaj je hudo neurje. (…) 
Blizu udari strela in električni tok je prekinjen. 
Črna škatlica modema mrkne za vedno, pa je 
bila še nova. ‘Kako se to lahko dogaja?’ se prito-
ži Gregor. ‘V enaindvajsetem stoletju smo brez 
elektrike!’ Po njegovem bi razvito človeštvo na 
tej točki že moralo obvladati vse sile narave. To, 
da človek še ne nadzira vremenskih pojavov, 
je zanj znamenje nesposobnosti. Človeku pri-
pada vse. Dostop do stanovitnega vremena in 
neomejene električne energije mu pripada prav 
tako samoumevno kot življenje. Z izpadom toka 
se mu življenje ustavi. Eva ga skuša pomiriti. 
A on govori svoje« (Vrščaj 2025, 23) o starih 
kablih med drevesi in sprašuje, kje je oblju-
bljeni optični kabel. Nato personalni pripove-
dovalec verjetno prevzame Evino perspektivo: 
»Neurje ni samo eno. Zdi se, da ne mine niti 
teden dni brez izrednih dogodkov. Zadnje dese-
tletje pa je sploh zbirka vremenskih rekordov 

�  Lep primer takšnega »sodelovanja« med intelektualcem 
– učiteljem Jermanom in delavcem – kovačem Kalandrom 
je prikazan v Cankarjevih Hlapcih.

doma in po svetu.« (isto, 23) Gregor nato pre-
sliši Evino pripombo, da veliko ljudi živi brez 
elektrike. Tako njihova hiša ostane tri dni brez 
energije, kar pomeni, da ne more ne delati ne 
igrati igric, še vedno pa lahko spremlja novice 
in pošto. A tudi mobilni telefon Bubi se izprazni 
in svojo krizo reši z nakupom nove tablice. Ker 
njen moški v dlani drži višek civilizacije, stegne 
noge na mizo. »Zlekne se v napol ležeč položaj 
na naslanjaču. Ta zaudarja po novem. Kupil si 
ga je pred tremi tedni, a iz njega še vedno hlapi 
smrad po lažnem usnju. Začel se je tudi luščiti. 
Made in China. Eva pogleda v raztrgano emba-
lažo na tleh, v vrečko z zračnimi blazinicami, 
stiropor, škatlo, papirnati šop navodil. Vso to 
odvečno robo nese v kuhinjo. Koša za plasti-
ko in papir sta tako polna, da vanju ne more 
stlačiti niti enega kosa več. Embalažo položi na 
tla, kjer je že zajeten klanec. Njihova kuhinja je 
pravo malo smetišče.« (isto, 24) Eva se posveti 
kuhanju večerje in Gregor med tem ne sprego-
vori niti besede. S poljubom na čelo ga želi opo-
zoriti na svojo prisotnost, Gregor pa se ne odzi-
va. Nato ga opomni na zamašen odtok v bideju, 
a ji mož ne odgovori. Vedno bolj je nanj jezna. V 
nadaljevanju personalni pripovedovalec verje-
tno spet podaja Evino razmišljanje: »Modernega 
človeka prepoznamo po tem, da ga vodi le 
lastna potreba. Povsem zaposlen je, ni na voljo, 
in zadovoljen je, ker se čuti pomembnega. Na 
nek način je Gregor sodoben človek, čeprav 
živi na Klancu, v zadnjem žepu časa.« (isto, 25) 
Zdaj se domov vrneta Višnja in Brina z obiska 
pri prijateljih. Običajno bi se zapodili vanjo, ob 
Gregorjevem glasu takoj zdrvita k očetu. Sedeta 
mu na kolena in tako skupaj gledajo živali na 
tablici. »Igrajo se z miškami. Žgečkajo godrnja-
vega mačka.« (isto, 25) Pravzaprav žgečkajo 
ploščato tablico. Hčerki preslišita njen poziv, 
naj si umijeta roke, oni pa z igro nadaljujejo. 
»Tako Eva ostane sama. Vsi so se skrili v njej 
nevidno hiško v hiši. Nadeli so si oklep, ki jih 
ščiti pred silami narave. Če bo spet neurje, ga 
ne bodo opazili. Ko bo zmanjkalo elektrike 
bo dlančnik dejaven. Ko jih bo tiščalo lulat, se 
bodo nemara olajšali v virtualno stranišče.« 



�

(isto, 26) Brina in Višnja se želita tablice nepre-
stano dotikati. »Ves čas. Obe naenkrat. V vse 
smeri. Dobiti jo v popolno oblast. Razburjeni 
sta in plešeta s svojimi lovkami. Gregor to kra-
tek čas prenaša, nato se naenkrat ne obvlada 
več. ‘Pizdarija, gremo stran!’ ponori. Vrže ju s 
sebe in se s tablico sam umakne na balkon.« 
(isto, 26) Nato želi Evina starejša hči Višnja na 
vsak način, najprej z obljubo pridnosti, potem 
z grožnjo porednosti, od matere izsiliti dovolje-
nje, da bi se lahko še naprej igrali na tablici, a 
Eva ostane neizprosna. Potem ji dekleti poma-
gata pripraviti mizo za večerjo. Gregorja je bilo 
treba trikrat poklicati z balkona k večerji, in ko 
se končno odzove, »prinese k mizi svojo tablico, 
ne da bi odmaknil pogled. ‘Tole ne bo večerjalo 
z nami,’ negostoljubno odreže Eva. Zdaj ima 
moža za tretjega otroka. Nihče si ne želi biti v 
taki situaciji. A moški lahko ublaži trenje, če 
odigra svojo vlogo po pravilih. Se pravi, kot je 
rekla ona.« (isto, 28) Zdaj se začne med njima 
odvijati igra moči. Mož jo kriče opomni, da mu 
ne bo tako ukazovala v njegovi hiši, češ da se 
je od nekod pritepla k njemu, a tablico vseeno 
odloži. Med večerjo Višnja ne odneha. »Tako 
vzhičena je bila samo enkrat v življenju, ko so 
za nekaj dni skrbeli za malo muco. Gregor je 
bil proti. Mala jo je neprestano božala, zarivala 
prstke v mehki kožušček. Tako bi zdaj božala 
napravo.« (isto, 29) Gregor je najprej neodlo-
čen, Eva odločno prepove nadaljnjo uporabo 
tablice, nato pa mož Višnji širokosrčno popusti: 
»’Morda malo.’« (isto, 29) Eva ga še povpraša, 
ali misli s privolitvijo resno, čeprav je ona 
Višnji prepovedala nadaljnjo uporabo tablice. 
Gregor se čuti ujetega med dvema stranema, 
zato se s tablico vrne na balkon in zapre bal-
konska vrata, ki nato ostanejo zaprta, čeprav 
otroka želita k njemu zaradi tablice in sta do 
svojega odhoda v posteljo ostala prilepljena 
na okensko steklo. »Gledata, kako oči drsa po 
prstnem drsališču. Oče drsi, oče leti.« (isto, 30) 
Evinega poziva, da bi skupaj odnesle ven smeti, 
ne slišita, čeprav sta se običajno sicer zabavali, 
ko ju je Eva dvignila, da sta lahko sami odvrgli 
vrečo v zabojnik.

Namenoma smo izpustili Evine odzive ob 
Gregorjevem nakupu tablice, njegovem neobre-
menjenem vključevanju hčerk v njeno uporabo 
za igro in zabavo. Ko Gregorja pokliče k večerji 
in se je šele tretjič odzval na njen poziv, ima 
občutek odtujenosti, kot da ne bi živeli v isti 
hiši. Nato pa Gregor s svojim popuščanjem 
Višnji glede uporabe tablice kljub njenemu 
nasprotovanju sproži v njej naslednji odziv: 
»Evo mine vsa ljubezen do življenja. V tem tre-
nutku izgublja lepoto in se sama v sebi postara. 
Je samo ploščati ne na dveh krivih nogah in 
rada bi legla k počitku.« (isto, 29) 

Gregor

Na eni strani imamo torej Gregorja, ki kaže 
znake digitalne zasvojenosti. Je že res, da mora 
kot programer veliko uporabljati računalnik, 
a nato še najprej neprestano visi na mobilnem 
telefonu – Bubiju, ki ga kmalu zamenja nova 
tablica. V nadaljevanju romana, ko si Eva s 
hčerkama ter otroki Nino, Maksom, Lanom in 
njihovo mamo želi ogledati muzej, ki je »na 
spletu« odprt, v realnosti pa zaprt, Gregor ob 
prihodu Eve, Višnje in Brine domov reši razo-
čaranost svojih hčerk z virtualnim pohodom 
po muzejskih dvoranah. »Gregorja ne navduši 
nič vsebinskega. Fascinira ga nekaj drugega. 
‘Danes je neumno hoditi v muzej in plačevati 
vstopnino,’ reče. ‘Vse lahko narediš z domačega 
kavča. Splet je prinesel znanje v vsak dom.’« 
(isto, 105) Zdaj se lahko vprašamo, proti 
čemu se Eva bori, ko v svoji vzgoji nasprotuje 
vsakršni uporabi tablice in spleta ter s tem 
tudi Gregorju. V intervjuju Patricije Maličev s 
filozofinjo Baro Kolenc slednja razume internet 
kot spektakel par excellence. Neverjetno je, da 
je po Debordu o nekakšnih zametkih spektakla 
govoril že Feuerbach v 19. stol., njegova knjiga 
Družba spektakla pa je bila objavljena že dav-
nega leta 1967. Današnji problem vedno večjega 
prevladovanja virtualne resničnosti nad fizično 
se povezuje s pojmom spektakla, kot ga je 
razvil ta francoski filozof. Prvo poglavje svoje 
knjige tako začenja z navajanjem naslednjih 



10

Feuerbachovih besed iz Predgovora k drugi 
izdaji Bistva krščanstva: »Seveda pa je za ta 
čas, ki daje prednost podobi pred rečjo, kopiji 
pred originalom, predstavi pred stvarnostjo, 
videzu pred bistvom, sprememba prevara …; 
zakaj sveta je samo iluzija, profana je zgolj 
resnica …« (Feuerbach v Debord 1999, 29) Ta 
misel nemškega filozofa po Debordu hkrati 
zadene bistvo spektakla. Francoski filozof nato 
ugotavlja, da se v družbah, kjer vladajo moder-
ne produkcijske razmere, celotno življenje kaže 
kot neizmerno kopičenje spektaklov. »Vse, kar 
je bilo neposredno doživeto, se je oddaljilo v 
predstavo.« (isto, 29) Podobe, ki so se odtrgale 
od vseh vidikov življenja, pa se združujejo v 
skupni tok. Nato se podobe o svetu dokončno 
izpopolnijo v svetu osamosvojene podobe. 
Spektakel je zanj na splošno sprevračanje življe-
nja v avtonomno gibanje neživega ali kot pravi 
nekoliko kasneje: »Spektakel je hkrati rezultat 
in projekt načina obstoječe produkcije. (…) 
Je srce irealizma realne družbe. V vseh svojih 
specifičnih oblikah, naj bo to informacija ali 
propaganda, reklama ali neposredna potrošnja 
razvedrilnih proizvodov, je spektakel pričujoči 
model prevladujočega družbenega življenja.« 
(isto, 30) V invaziji produktov spektakla posta-
ja stvarnost vedno manj živa. Spektakel tako 
postane afirmacija videza in afirmacija družbe-
nega življenja v luči videza. Če pa se skušamo 
kritično dotakniti njegove resnice, se nam 
ta pokaže kot negacija življenja, ki je postala 
vidna. Spektakel je osnovna poteza moderne 
industrijske družbe. »V pomenu nepogrešljivega 
dizajna v industrijski proizvodnji, (…) v pome-
nu napredka ekonomskega sektorja, ki nepo-
sredno oblikuje rastočo množico podob-pred-
metov, je spektakel glavna produkcija sodobne 
družbe.« (isto 32–33) Kot takšen si spektakel 
podreja žive ljudi sorazmerno z njihovo podre-
jenostjo ekonomiji. Spektakel je za Deborda 
ekonomija zaradi ekonomije. 

A vrnimo se h Gregorju, ki se je že zdavnaj 
izselil iz fizične realnosti v virtualno in verjetno 
nehote, kadar nasprotuje Evi, pa posredno 

hote, tja vabi tudi Višnjo in Brino. Filozofinja 
Bara Kolenc v omenjenem intervjuju takole 
pojasni potek zasvojenosti, ki jo povzroča splet: 
socialna omrežja in aplikacije, kot so aplikacije 
za zmenke, videoigre, igre na srečo ter borzna 
in kriptomešetarjenja, povzročajo odvisnost, 
»kajti dopaminski efekt pomeni hipno, instan-
tno dozo povišanega adrenalina, ki ji sledi trd 
pristanek, efekt ‘to ni to’. (…) Toda stvar je v 
tem, da se padec zgodi v vsakem primeru, tudi 
če dozdevno dosežem svoja pričakovanja. Ker 
pa je padec pretrd, moram takoj, čim prej (…) 
vložiti novo vsoto denarja (…) ali odigrati novo 
partijo videoigre,« (Maličev 2025, 9) kar velja 
tudi za Gregorjevo vedenje. Hkrati pa on pred-
stavlja ‘osamljene množice’, ki jih »’spektakel 
interneta’ (…) po notranji logiki proizvaja.« 
(isto, 10) Popolnoma se je odtujil Evi, s hčerka-
ma pa lahko vzpostavi stik le na najlažji način 
prek mamljive digitalne tehnologije. Kot pravi 
Debord, je »gledalska zavest, ujetnica sploščene-
ga univerzuma, (…) omejena z ekranom spekta-
kla. Na drugi strani ekrana je prostor, kamor je 
bilo pregnano njeno lastno življenje.« (Debord 
1967, 137) Spektakel je zanj ideologija par 
excellence, saj prikazuje bistvo vseh ideoloških 
sistemov, in sicer osiromašenje, zasužnjenje in 
zanikanje dejanskega življenja. »Spektakel je v 
materialnem smislu ‘izraz ločitve in oddaljeva-
nja človeka od človeka’,« (isto, 136) kar vodi v 
atomizirano množico.

Eva 

Iz zgoraj navedenega odlomka lahko razbere-
mo, da Eva predstavlja Gregorjevo nasprotje: 
zaveda se podnebnih sprememb, da so neurja 
že nekaj običajnega, noče, da se hčerki ujameta 
v past digitalne tehnologije in ju skuša čim bolj 
zadržati v fizični realnosti, katere pomemben 
del na Klancu je seveda narava, do katere ima 
sama poseben odnos. Kot pravi Tina Vrščaj, 
je Eva »imela že od otroških let zbirke rastlin, 
hroščev in metuljev. Svoje herbarije zvedavo-
sti (poudarila avtorica članka) in stekleničke 
z žužki je hranila v predalih na balkonu. (…) 



11

Mama zato ni marala balkona« in »je menila, da 
Eva zgolj slučajno hodi na biotehniško, lahko 
pa bi kamorkoli drugam. Njena mantra je bila: 
znebi se starih stvari, pobriši prah in življenje 
bo steklo. Ni si predstavljala, da bi se lahko 
človek čustveno navezal na mrtvega metulja 
ali se iz njegovih linij učil o naravi, harmoniji 
in resnici (poudarila avtorica članka).« (Vrščaj 
2025, 173) Biologija v Evinem primeru ni bila 
samo študij, ampak način mišljenja in življenja. 
Ob naravi se je začela čuditi in odkrivati resni-
co, zato nas tudi ne preseneti, da po razgovoru 
z ravnateljem na eni izmed ljubljanskih gimna-
zij sklene, da otrok nikakor ne bo samo učila. 
»Treba jih je zdramiti. Še vedno ji pred očmi tiči-
ta brat in sestra z igrišča v Kotlu,« (Vrščaj 2025, 
206) ki sta bila na vrhu plastičnih igral. Sestra 
je imela v ušesih slušalke, bratec je navijal glas-
bo na ves glas, tako da se nobeden od njiju ne 
odzove, ko se skuša Višnja spustiti po toboganu, 
a tega zaradi njiju ne more. Zato ju začne Eva 
kriče pozivati, naj se umakneta. Spet ni bilo 
nobenega odziva; možno pa je, da sta tudi Evo 
namerno ignorirala. Ko se odloči, da bo več 
kot samo učiteljica biologije, se hkrati zave, da 
ima ona »ob sebi vsak dan dve mali sonci, ki 
sta poosebljeno življenje«. (isto, 205) Na to, da 
je njena vzgoja v dogajalnem času uspela, kaže 
tudi zaključek romana, ko Višnja v zamrzoval-
nik spravi pozni sneg za naslednjo zimo.

Kot smo omenili, je v predstavljenem odlomku 
prisoten tudi motiv potrošništva, in sicer ob 
Gregorjevi uporabi cenenega naslanjača iz 
ponarejenega usnja z vonjem po umetnem, ki 
se že po treh tednih od nakupa lušči. Njihova 
kuhinja se spremeni v majhno smetišče, smeti 
ob košu pa tvorijo klanec. Kraj potrošništva v 
romanu predstavlja Kotel: »V Kotlu je tako, da 
vsi kupujejo. Kulturna dejavnost tega mesta 
je nakupovanje. Glavne mestne zvezde so 
stranke. Povsod so trgovine, parka pa ni.« (isto, 
45) H Kotlu kot poosebljenemu potrošništvu 
se pisateljica vrne še kasneje: »V Kotlu imajo 
mega trgovine s poceni robo. Tudi ko je Eva 
brez denarja, bi lahko tam še vedno nakupila 

cel voz stvari. Vidi druge, da to počnejo. Če česa 
nimaš, te to ponižuje.« (isto, 88). Prav tako se je 
s potrošništvom v svoji knjigi Družba spektakla 
ukvarjal Guy Debord. Ko analizira razvoj eko-
nomske prevlade nad družbenim življenjem, 
ugotavlja, da je prva faza v človeško realizacijo 
vnesla degradacijo biti v imeti. »Sedanja faza 
se kaže v preokupiranosti družbenega življenja 
s kopičenjem ekonomskih uspehov in vodi k 
splošnemu prehodu od imeti k dajati videz (da 
imaš), pri čemer se mora vsak dejanski »imeti« 
takoj videti v prestižu, ki postane glavni smo-
ter.« (isto, 33) V družbi spektakla pride do tega, 
da blago občuduje svoj odsev v svetu, ki ga je 
ustvarilo po lastni podobi. In kot pravi franco-
ski filozof v nadaljevanju: »Spektakel korenini 
na plodnem ozemlju presežnega gospodarstva, 
od koder pritekajo velike količine pridelkov, ki 
na koncu preplavijo spektakelski trg.« (Debord 
1967, 51) Značilnost spektakla je tudi, da zna 
zmamiti človeški pohlep k psevdodobrinam. 
»Psevdopotreba, ki jo vsiljuje moderno potro-
šništvo, je neprimerljiva z vsako avtentično 
potrebo ali željo, ki se ni oblikovala skozi 
družbo in družbeno zgodovino. (…) Mehanično 
kopičenje blaga se sprošča v brezmejnost ume-
tnega, pred katerim je živa želja popolnoma 
nemočna.« (isto, 56) 

Eva se takšne prekomerne produkcije izdelkov 
in njihove masovne potrošnje zaveda in se med 
drugim skuša tudi zato lotiti projekta Dnevnik 
naših naporov. Z njim bi povezala ljudi po 
vsem svetu, da bi se vsak lahko »ponašal s 
tistim, česar ni kupil, potrošil, zavrgel. Vsak 
bi se lahko hvalil s svojo energijo, s katero je 
naredil čist korak za človeštvo.« (Vrščaj 2025, 
131) Nasprotje med njo in Gregorjem pride ob 
teh njenih prizadevanjih še bolj do izraza. Mož 
ji nekaj malega pomaga pri oblikovanju spletne 
strani, sicer pa o njej in njenem projektu prija-
teljem, ki so se k njim zatekli pred poplavami, 
že nekoliko opit govori ponižujoče: »Projekt je 
kul. Žal ni finančno vzdržen. Kot ni nič ekolo-
škega … Eva ne razume, da je sedanjost velika 
in prihodnost majhna. Da za tisto malo 



12

prihodnost v daljavi ne moreš žrtvovati 
sedanjosti. Misli, da bi se morali odpovedati 
vsemu …« (isto, 135) Po njegovem mnenju je 
Eva nasedla populistom in »bi v ta dnevnik 
vsi ljudje vpisovali svoje napore za klajmet 
čejndž. Vsaka zelena gesta bi se vpisala. Ljudje 
bi lezli po zeleni lojtri navzgor … morda kaj 
donirali … Problem je, ker Eve denar niti malo 
ne interesira. Portal bi moral funkcionirati na 
bazi bitkojna! Ampak tu ne prideva skupaj.« 
(isto, 136) Po Evinem mnenju se torej kapita-
lizem in okoljevarstveni napori izključujejo. 
Najbolj pa njen odnos do narave razkrije njen 
nastop na profesorski konferenci Spremembe 
okolja tu in zdaj, v katerem opozori, da nam 
»izkoriščanje narave (…) prinaša težave«. (isto, 
250) Kot ljubiteljica gozdov poudari, da je gozd 
»naravno zdravilišče (…) in bivališče za nešteto 
življenj«. (isto, 251) Nato pa pride na konkretno 
predstavitev svojih opažanj majhnega biotopa 
na Klancu, ki je bil kar nekaj let njen dom. 
Življenjski prostor organizmov je opazovala 
skupaj s svojima hčerkama in opozorila na 
svojstven pogled otroških oči. Odkrila je, da gri-
čevnato okolje z velikimi posekami pridobiva 
stepski značaj. Družno z otrokoma je spremljala 
tudi poginule živali na cestah ter uničenje ob 
njih zaradi izdatne uporabe soli v jesensko-zim-
skem času … Predavanje je zaključila s predsta-
vitvijo posledic požara, ki je prizadel Klanec, na 
tamkajšnje življenje. Eva si v svojem nastopu ni 
pomagala s knjigami, svojih izsledkov ni poda-
la v statistični obliki, želela je, da spregovori 
življenje samo. »Klanec, njegova ožganina, je 
bila njen dom,« (isto, 252) in zanjo ekologija ni 
»tako ali drugače interdisciplinarno zasnovana 
znanost, utemeljena predvsem na biologiji (…), 
katere predmet so odnosi različnih organizmov, 
vrst, skupin in družb do biofizičnega okolja,« 
(Sruk 1995, 88) temveč jo razume v njenem 
dobesednem pomenu (gr. oikos – »dom, hiša« 
in logos – »veda«), torej kot »nauk o domu«. 

Evino moralno vrednotenje in 
okoljska etika

Evina temeljna vrednota je doživeta narava, 
kar se kaže v naslednjem odlomku iz romana: 
»(Ona) misli na mater naravo. Daje jim hrano, 
daje življenje samo. Hidroelektrarne črpajo 
moč njene krvi, črpajo iz odprtih žil. Vetrne 
črpajo moč njene sape. Jedrski reaktorji ji 
jemljejo iz drobovja. Sončne celice se po zgledu 
rastlin napajajo pri sončevi gorkoti. Človek je 
kot majhen otrok. Vse jemlje nehvaležno. Vsega 
bi rad še več. Zemlji zdaj zmanjkuje. (…) Človek 
je obogatel na račun vseh drugih živih bitij. 
Ponečedil je lastno gnezdo, pa ne mara biti v 
umazaniji, zato se odvrača od doma in ga želi 
zapustiti. Razmišlja o domu na drugih plane-
tih. Ampak drugi planeti niso matere in očetje 
človeku. Še paramecija niso spočeli.« (Vrščaj 
2025, 175–176) Iz takšnega doživljanja narave 
izhajajo njena občutljivost do okolja in njene 
ostale življenjske usmeritve: družbeno gledano 
npr. zavračanje potrošništva, premišljena vzgo-
ja hčerk in odločitev, da dijakov ne bo samo 
učila, pa tja do intimnega dojemanja sebe kot 
ženskodlakinje.

Menimo, da je sicer še vedno zelo pomembno, 
kako človek ravna in živi z drugimi ljudmi, 
ker svoje potrebe zadovoljuje v družbi in je 
družbeno bitje, a to ni dovolj. Etika obravnava 
človekovo hotenje in ravnanje z vidika dobrega 
v oziru do drugega. Vendar za tega drugega ni 
nujno, da je to samo človek kot umno bitje, kot 
je na primer mislil Kant, ko je menil, da živali za 
človeka nimajo moralnega pomena.� Današnja 
etika mora obravnavati tako medosebne člove-
ške odnose kot tudi naš odnos do drugih živih 

�  »V svojem delu Predavanja o etiki (1779) Kant pravi: 
'Kar se tiče živali, nimamo neposrednih dolžnosti. Živali … 
obstajajo večinoma kot sredstvo za cilj. Ta cilj je človek.' 
Zato lahko uporabljamo živali, kakor koli hočemo. Nimamo 
niti 'neposredne dolžnosti', da jih ne bi mučili. Kant prizna-
va, da je mučenje živali najbrž napačno, vendar ne zato, ker 
bi bile one s tem prizadete, ampak ker bi zaradi mučenja 
morda mi posredno trpeli, saj 'tisti, ki je surov z živalmi, 
postane grob tudi z ljudmi'. Tako po Kantu same živali 
nimajo nobenega moralnega pomena.« (Rachels 2004, 49)



13

bitij in nežive narave. Tako je v knjižici Tomaža 
Grušovnika Osnove okoljske etike Murray 
Bookchin videl prepletenost, »da je človekovo 
izkoriščanje okolja posledica izkoriščanja dru-
gih ljudi. (…) Revščina in okoljsko onesnaženje 
gresta po njegovem mnenju z roko v roki in 
krivca za slabo stanje gre iskati predvsem v 
kapitalističnem načinu produkcije.« (Grušovnik 
2021, 26). Ameriški marksistični in anarhistični 
mislec se je zavzemal za zeleni humanizem na 
podlagi zaupanja v človeštvo, da lahko poskrbi 
tako zase kot tudi za ostala bitja tega planeta.

Na profesorski konferenci Spremembe okolja 
tu in zdaj je Eva Klanec predstavila tudi z vidi-
ka tesne prepletenosti organizmov, kar kaže 
na tretji korak v naraščanju človekove moralne 
občutljivosti do okolja v »deželski etiki« Alda 
Leopolda. Če je prvi korak zadeval vzpostavitev 
moralne odgovornosti v ozkih skupnostih, iz 
česar so bili izločeni tujci, sužnji in ženske, in 
če se je v drugem koraku, npr. v krščanstvu, 
moralna odgovornost razširila na vse ljudi 
ne glede na njihovo poreklo, barvo kože ali 
kakšno drugo posameznikovo lastnost, pa se 
mora v tretjem koraku »ta odgovornost razši-
riti še onkraj človeške vrste ter zaobjeti živali, 
rastline, neživo naravo kot njihov habitat in 
celotne ekosisteme«. Moralno pa je za Leopolda 
tisto delovanje, ki izpolnjuje naslednje merilo, 
namreč da »prispeva k stabilnosti, lepoti in 
integriteti biotske skupnosti«. (oboje isto, 17)

Narava, kot jo doživlja Eva, ima zanjo intrinzič-
no (inherentno) vrednost, kar pomeni, da je 
pomembna sama na sebi in ni samo instrument 
za dosego ciljev drugih. Takšno razumevanje 
narave je značilno za »globoko ekologijo« 
Arneta Naessa, saj »na naravo ne smemo gledati 
zgolj kot na rezervoar virov za človeka, pač pa 
na nekaj, kar ima pravico do obstoja zaradi 
same sebe, zato ker je pač narava«. (isto, 20) Na 
Naessovo razlikovanje med »plitko« in »globoko 
etiko« Tomaž Grušovnik v Osnovah okoljske 
etike naveže še pojma antropocentrizem in bio-
centrizem. Medtem ko prvi postavlja v središče 
sveta človeka, ki ima edini intrinzično vrednost 

in je zato tudi edini, ki moralno zares šteje, tako 
da ima vsa ostala narava zgolj instrumentalno 
vrednost, pa biocentrizem postavlja v središče 
vse, kar je živo.

Evo lahko označimo tudi z vidika moralnega 
eksternalizma. Če je za moralni internalizem 
dovolj notranja (interna) povezava med pre-
pričanji in delovanjem, tako da bi ljudje »delo-
vali moralno, če bi vedeli, katero ravnanje je 
moralno,« (isto, 30) pa moralni eksternalizem 
poudarja, da je poleg prepričanj treba imeti še 
močno voljo, da jih uresničimo. Pomanjkljivost 
internalizma je namreč, da si lahko za vsakega, 
ki ni ravnal, kot bi moral, zamislimo, da ne ve, 
kako bi moral pravilno ravnati. Za Evo je torej 
značilen moralni eksternalizem, kar kaže nasle-
dnji odlomek: »Ker je podstrešje pospravljeno, 
lahko začne pometati podnebje. Ustvarila bo 
zračni vrtinec. Eva, trmoglavka sveta. Ozre se 
po radovednem občinstvu« (Vrščaj 2025, 250) 
in začne s svojo predstavitvijo. 

Ne nazadnje se roman Tine Vrščaj Na Klancu 
uvršča v t. i. »ekokritiko«. Vanjo sodijo literarna 
besedila, v katerih interpreti iščejo zametke 
okoljske zavesti, kakršno hočejo razviti, ali pa 
ostanke izkoriščevalske miselnosti, ki se kaže 
v poosebitvi živali in narave v smeri njihove 
instrumentalizacije. (povzeto po Grušovnik, 
28) Obravnavani roman torej sodi med literar-
na dela, ki razvijajo okoljsko etiko.

Zaključek

Če primerjamo Cankarjev roman Na klancu 
z romanom Na Klancu Tine Vrščaj, lahko 
ugotovimo, da v slednjem deterministična 
logika kapitalizma popusti glede možnega spre-
minjanja življenj literarnih oseb na bolje, če 
primerjamo zgodbo o trpljenju matere Francke 
z Evino zgodbo, ki se srečno konča. Po našem 
mnenju sta pravzaprav primerljiva literarna 
lika neuspeli študent Lojze in Eva, saj Cankar 
glede Lojzeta vseeno dopušča upanje, da se bo 
morda pridružil učitelju Krivcu pri njegovem 
delovanju – izobraževanju siromašnega 



14

ljudstva, da si bo to lahko potem samo poma-
galo in se tako izvilo iz fatalizma ali, kot reče 
Štefančič, »razredne usode«. V Na Klancu Tine 
Vrščaj je že prisotna neizprosnost podnebnih 
sprememb. Zahteva po nenehni gospodarski 
rasti v kapitalizmu namreč krepi njegov deter-
minizem v smeri neizbežnosti podnebne kata-
strofe: »Če ne bi gledali televizije, bi mislili, da 
ima samo Klanec tako zakleto klimo (poudarila 
avtorica članka).« (Vrščaj 2025, 82) Eva se torej 
zaveda alarmantnega stanja glede klimatskih 
sprememb, zato skuša z vzgojo svojih hčerk 
in kasneje učencev vplivati na človekovo oza-
veščanje, da je že skrajni čas, da se omejimo 
v svojem izkoriščanju narave. Čeprav James 
Fulcher svojo obravnavo kapitalizma zaključi 
z mislijo, da je »iskanje alternative kapitalizmu 
brezplodno v svetu, v katerem kapitalizem 
tako popolnoma prevladuje in v katerem ni na 
obzorju nobene dokončne krize, razen če ne 
pride do kakšne ekološke katastrofe,« (Fulcher 
2010, 148) menimo, da je neizogibno napočil 
čas za odrast, torej družbeno-ekonomski model, 
ki se ne zavzema za vztrajno gospodarsko rast, 
ampak za čim večje trajnostno sožitje narave in 
človeka, ali pa bomo prepuščeni neizprosnemu 
determinizmu zakletosti klime. 

Literatura

Cankar, Ivan (1966). »Kako sem postal soci-
alist«, v Bela krizantema, Mladinska knjiga. 
Ljubljana.

Cankar, Ivan (1991). Na klancu. Ljubljana, 
Državna založba Slovenije.

Guy Debord (1999). »Družba spektakla« v 
Družba spektakla, Komentarji k družbi spek-
takla, Panegirik. Ljubljana, Študentska založba.

Freeden, Michael (2024). Ideologija. Zelo kra-
tek uvod, Krtina, Ljubljana.

Fulcher, James (2010). Kapitalizem. Zelo kra-
tek uvod, Krtina, Ljubljana.

Grušovnik, Tomaž (2021). Osnove okoljske 
etike. Pedagoški inštitut in Urad za UNESCO, 
Ljubljana.

Kant, Immanuel (1987). »Odgovor na vpraša-
nje: Kaj je razsvetljenstvo?«, v Vestnik Inštituta 
za marksistične študije ZRC SAZU 1987/1, 
Cankarjeva založba, Ljubljana.

Maličev, Patricija (2025). »Nadomeščeno bo vse 
kreativno, operativno in intelektualno delo«, v 
Sobotna priloga (16. avgust, 2025), Ljubljana.

Milek, Vesna (2025). »Če pripadaš privilegira-
nim slojem, politike ne čutiš na svojem telesu«, 
v Sobotna priloga (21. junij, 2025), Ljubljana.

Rachels, James (2004). »Kant in kategorični 
imperativ«, v FNM – filozofska revija za dijake, 
učitelje in študente filozofije 1-2. Republiški 
izpitni center, Ljubljana.

Sruk, Vlado (1995). Filozofija. Cankarjeva 
založba, Ljubljana.

Štefančič, Marcel, jr. (2018). »S trga na klanec, 
s klanca v grob«, v Ivan Cankar. Eseji o najve-
čjem. UMco, Ljubljana.

Vrščaj, Tina (2025). Na Klancu. Cankarjeva 
založba, Ljubljana.



15

Janez Vodičar

Hermenevtična pomoč naši 
poti Na Klanec

Vedno na Klancu?

Dijaki se ob pripravi na maturo pri sloven-
skem jeziku in tudi še kje drugje srečajo z 
bolj poglobljeno interpretacijo določenega 
izbranega besedila. Maturitetna komisija jim že 
vnaprej ponudi določen ključ za interpretacijo 
izbranih besedil. Letos je tematika Klanec 
nekoč, danes, vedno?, ki usmerja branje dveh 
slovenskih romanov Na klancu. Ni ravno treba 
biti izurjen v filozofskem mišljenju, da uvidiš, 
kako nakazana tema usmerja branje v iskanje 
ponavljajočih se vzorcev življenja, ki močno 
izhaja iz Cankarjevega razumevanja Klanca in 
v veliki meri izključuje, da bi se posameznik 
lahko samostojno odločal in osvobodil svoje 
dediščine. Klanec Tine Vrščaj je bližje temu v 
svobodo odprtemu na koncu dodanemu vpra-
šanju ob tematski usmeritvi, čeprav se zdi bolj 
retorično postavljen, kar se je ob prvem glaso-
vanju v razredih med letošnjimi maturanti tudi 
izkazalo: bolj so nagnjeni k vsaj določenemu 
fatalizmu.

Kot profesor, ki mi je bližje sartrovsko razmi-
šljanje o svobodi kot kakšna deterministična 
filozofija, sem si zadal, da v tematiko rednega 
pouka vključim odpiranje možnosti: mladi naj 
sprevidijo, da imajo vedno izbiro, ki seveda 
sveta ne bo obrnila na glavo, bo pa njihovo 
življenje pridobilo dostojanstvo. V veliki meri 
me nagovarja – in verjamem, da še koga druge-
ga – tako ekološka kot družbena angažiranost 
pisanja Tine Vrščaj in zanimivo mi je bilo, da 
poveže ekološko neodgovornost z digitalno 
zasvojenostjo. Če gledam mlade, ko kje čakam 
pred semaforjem ali pa na hodnikih šole, 
fakultete, me vedno bolj bodejo ‘Bubiji’, ki 
med mladimi gradijo barikade, jih s ciljno in 
profesionalno dognanimi usmerjenimi algorit-

mi vse bolj radikalizirajo in jemljejo še zadnjo 
odgovornost, ki bi jo od njih pričakovali. Kot 
učitelj – in to še posebej pri predmetu, ki ne le 
uči, ampak naj bi vodil do ljubezni do modrosti 
– želim pomagati pri iskanju možnosti, ki bi jim 
odpirale vero, kjer bi lahko prepoznali lastno 
odgovornost za svet, v katerem živijo. In konč-
no uvideli tudi možnosti za dobro ravnanje, ki 
bi jih vodilo do večje uresničitve dobre skupno-
sti in posameznika, kot je o tem razpravljal že 
Aristotel.

Proces interpretacije in digitalizacija

Razumevanje, zlasti ko gre za razlago globalnih 
vprašanj, je vse večji družbeni izziv, sploh če 
želimo priti do globalnih odločitev, dobrih za 
čim več ljudi, ki bi bile tudi trajnostno narav-
nane. Začne se že pri čisto osebnih vprašanjih, 
kako naj živim, s kom naj živim, končno zakaj 
naj živim, saj se mladi v poplavi različnih oblik 
komunikacije vedno težje znajdejo. Ne gre le za 
razumevanje med ljudmi v različnih konfliktnih 
situacijah, ki jih ne morejo rešiti sami na osebni 
ali družbeni ravni; izziv je proces razumevanja 
na vseh ravneh. To vključuje tako konfliktne 
situacije kot tiste trenutke, ko mislimo, da 
razumemo vse. Celoten proces iskanja resnice 
postaja vedno bolj vprašljiv. Mnogi so videli 
rešitev v empiričnih vedah, ki bi ponudile 
preverljivo, zanesljivo in neodvisno resnico. 
Že od Sokrata naprej je tudi filozofsko iskanje 
resnice imelo za cilj pridobivanje objektivnega 
vedenja; vedenja, ki ni odvisno od različnih 
interpretacij. Vendar pa že sam poudarek na 
besedi razumevanje pomeni, da je resnica odvi-
sna od lastne presoje in od trenutne situacije, v 
kateri poteka interpretacija. Zato znanstvena, 
empirična resnica ne nagovarja vedno tako, da 
bi človeka pritegnila, nagovorila, usmerjala.

V postmodernizmu je poudarek na preseganju 
omejitev, na premagovanju vseh možnih meril, 
ki bi kazala, kaj je boljše ali slabše razumevanje, 
vedno bolj glasno. Predvsem gre za to, da se 
posamezniku v demokratični družbi zagotovijo 



16

pravično mesto v procesu odločanja in enake 
možnosti za življenje ob skupaj sprejetih pravi-
lih. Prav tako gre za to, da se zgradi in okrepi 
odpornost družbe kot celote proti poskusom 
zlorabe demokratičnega procesa kolektivnega 
odločanja. Prehod od resnice, ki je neodvisna 
od individualnega dojemanja, k resnici, ki je 
vedno odvisna od individualnega razumevanja, 
je vedno postavljal pod vprašaj prepričanje, 
ki je temeljilo na objektivni resnici, dojemljivi 
vsem. Tu ne gre le za določena avtoritarna 
stališča, ampak za vso metafiziko, ki jo postmo-
dernizem zavrača, ker jo vidi kot instrument 
nadzora in prisile (Klun 2022, 985). Pluralnost 
spoznanja je pot do večje vključenosti vsakega 
posameznika, kar lahko vodi k spoštovanju 
osebnega dostojanstva in večje odgovornosti za 
sprejeto interpretacijo.

Ob pojavu umetne inteligence (UI) je stališče 
postmoderne vedno bolj omajano. Resnico kre-
ira algoritem, za katerega tudi njegovi avtorji 
več točno ne vedo, kako deluje. Zato je odpor, 
ki ga Tina Vrščaj v svojem Klancu namenja 
digitalnemu, klic k bolj osebni in zavzeti poti s 
takega ali drugačnega klanca. Francoski mislec 
Luc Ferry je letos objavil obsežno delo o umetni 
inteligenci. Sprašuje se, ali gre pri tem za veli-
ko nadomestilo človeka ali za močno orodje. 
V navdušencih za UI vidi le podaljšek stare 
pragmatične filozofije in končno približevanje 
sanjam posthumanistov, saj se po njihovem pre-
pričanju vedno bolj bliža točka singularnosti, 
ko bo vsak problem rešen, še preden se bo poja-
vil (Ferry 2025, 226–237). S pomočjo UI bomo 
končno premagali tudi umrljivost, saj mnogi 
navdušenci in strokovnjaki za nevrologijo in 
digitalno tehnologijo zagotavljajo, da bo mogo-
če prenesti um posameznika v oblak digitalnih 
možganov. Ferry ob sklicevanju na človekovo 
individualnost in ustvarjalnost dokazuje, da je 
umetna inteligenca orodje, ki nam lahko resnič-
no pomaga, vendar pa je lahko tudi nevarna, 
če se uporablja neodgovorno. Ferryjev končni 
argument ni le, da ne želi po smrti živeti v neka-
kšnem digitalnem raju, kjer lahko 

njegovo zavest po želji in brez omejitev upo-
rablja kdor koli, ki to želi, ampak tudi, da se 
umetna inteligenca ne more distancirati od 
same sebe (293). Ne more misliti sama o sebi 
in se kritično distancirati od lastne zavesti. 
Sposobnost človeške zavesti je, da ustvarja, živi 
in razblini razkol med sabo kot subjektom in 
sabo kot objektom. Človek je subjekt, ki lahko 
celo reče: grešil sem, naredil sem napako. Z 
drugimi besedami, subjekt, ki govori o sebi kot 
o objektu (295). Zaradi same narave, saj gre za 
programiran stroj reševanja problemov, ki izvi-
ra iz njenega nastanka, umetna inteligenca tega 
ne more storiti. Lahko to igra, lahko to posne-
ma, vendar ne more ustvariti nobene vrste raz-
cepljene zavesti. Zato Vrščajeva tako poudarja 
sposobnost Eve, glavne junakinje, da kritično 
pristopa do mišljenja ljudi, ki jo obkrožajo, in 
se ob tem sama sprašuje, če prav ravna, ali je na 
pravem mestu in kako naj vzgaja svoje hčerke. 
Pri tem se ji pogosto javlja glas mame – starega 
klanca, s katerega želi pobegniti: »Ampak mami, 
ne razumeš, odgovarja glasu svoje mame, ki 
se oglaša zdaj, ko ima svoje mladičke. Iz zdaj, 
ko je ura že pol desetih. Zamahne z roko, kot 
da odganja mušice. Zdi se ji, da punčk ne more 
uspavati. Nekatere stvari mora otrok narediti 
sam in ob svojem času. Tega njena mama ni 
razumela. Zmeraj je vedela, kaj je normalno.« 
(Vrščaj 2022, 11) Čeprav je marsikaj nujnega, 
normalnega, je vedno možen premislek. Prav 
UI odgovarja v veliki meri s poenostavitvami, 
kar se nadaljuje s podpiranjem lenobe in vodi 
vedno bolj v vnaprej programirano normal-
nost.

Človek – bitje interpretacije, 
ustvarjanja pomena

Da ima človek možnost preseči UI in ohraniti 
ustvarjalnost, kar edino vodi k realni svobodi 
in pričakovanju, da bomo ravnali odgovorno, 
nam bo pokazal antropološki temelj razume-
vanja človeške zmožnosti interpretacije, kot 
ga postavi Paul Ricoeur. V svoji dolgi karieri 
je Ricoeur združil različne tokove filozofske 



17

hermenevtike in jih uporabljal tako za interpre-
tacijo literature, politike in filozofije kot celo 
teologije (Ricoeur 1994, 24). Da bi razumeli 
njegovo hermenevtiko, je koristno poznati tri 
glavne vplive: začne pod močnim vplivom refle-
ksivne filozofije, nato se sreča s fenomenologijo 
in pogosto, a težko sooča s strukturalizmom ter 
kasneje z analitično filozofijo. V enem od svojih 
prvih večjih del postavi temeljno antropološko 
izhodišče, ki počasi odpira vrata hermenevtiki 
(Kearney 2017, 2–5). Ricoeurjevo antropološko 
izhodišče leži v fenomenološkem razumevanju 
procesa spoznavanja. Kadarkoli prvič naletimo 
na kakšen predmet ali pojav, smo v svojem 
zaznavanju omejeni na le določen vidik. Naši 
čuti nas omejujejo in nam dajejo le omejene 
informacije. A mi želimo spoznati celoten pred-
met ali pojav. Naši interpretaciji predhodi želja 
po poznavanju, dojemanju celote. Človekova 
narava je, da si prizadeva za razumevanje. 
Ne le zaradi preživetja, ampak tudi zato, da 
se človek dvigne nad to, kar mu posredujejo 
goli čuti. Ricoeurja vedno vodi prepričanje, da 
želja, namera, predhodi razumevanju, ustvar-
janju konceptov. V tej želji po razumevanju 
vidimo, ko vidimo le del predmeta ali pojava, 
uporabljamo besede, da zajamemo celoten 
pomen; poimenujemo celoten pojav. Vidimo 
le deblo drevesa in rečemo, da je pred nami 
drevo. Ko naslednjič izrečemo besedo drevo, ne 
upoštevamo več le čutnega izhodišča delnega 
zaznavanja, ampak si predstavljamo celotno 
drevo. Samo z učenjem jezika se naučimo razu-
meti celoto, ne le tisto, kar zaznavamo s čutili. 
Vidimo, da je proces interpretacije v celoti 
vključen v sam jezik in je že v samem izhodišču 
podvržen omejitvam, če že ne možnosti napač-
ne interpretacije. Prav tako loči prvo in drugo 
referenco. Prva se nanaša npr. na drevo, druga 
je globlja in širša, ki se na nanaša na pravi 
pomen za posameznika. Lahko v drevesu vidi-
mo pesniški navdih, možnost za pohištvo, povr-
šino za grafit. Ta druga referenca je veliko bolj 
odprta, ustvarjalna, ob tem pa prinaša vedno 
znova nove pomene. Iskanje druge reference je 
vedno proces.

»Iz tega tudi sledi, da glagol, človeška dejav-
nost, predhodi samostalniku, golemu vedenju. 
Razdalja med končnim samostalnikom (ime, 
ki ga damo stvarem) in neskončnim glagolom 
(predikacija pomena) ustvarja prvotno neso-
razmerje, neravnovesje.« (Arthos 2019, 172) 
Prepoznavanje in poimenovanje predmetov je 
najlažji del. Veliko bolj zapleteno je poimenova-
nje lastnih občutkov in mnenj. Korenina vsega 
tega leži v omejeni sposobnosti človeškega 
spoznavanja »zaradi očitne lastnosti predmeta, 
da se vedno kaže le z ene strani, potem pa z 
druge«. (Ricoeur 1986, 24) Če se zavem te ome-
jitve svojega razumevanja, sem jo že premagal, 
ker s tem odprem vrata previdnega iskanja 
resnice. Do te druge reference veliko bolj lahko 
prihajam s sprejemanjem pomenov drugih, saj 
lahko izhajajo iz drugih perspektiv in lastne 
kreativnosti: »Prav na stvari sami presežem 
svojo perspektivo. Dejansko lahko to enostran-
skost izrazim le tako, da izrazim vse druge stra-
ni, ki jih trenutno ne vidim ... Do tega omejeval-
nega dejanja spoznanja ne pridem neposredno, 
ampak reflektivno, ko razumem perspektivo 
percepcije skozi razmišljanje o enostranskosti 
zaznanega objekta.« (26) Zavest, da spoznava-
nje ni avtomatski proces skozi čutno zaznava-
nje, sproži fazo notranjega preudarjanja, lastne 
refleksivnosti. To razmišljanje vodi do odkritja 
koncepta pomena. Proces ustvarjanja pomena 
je neskončen, vodi nas v neskončno ustvarjalno 
prizadevanje. Nazadnje odpira tudi vrata tran-
scendenci; hrepenimo po neskončnem pomenu 
vsega.

Ustvarjalnost kot zdravilo za digitalno

Šele na tak način lahko bolje razumemo Evino 
razmišljanje, ko se s svojima hčerama vrne na 
Klanec in se ustavijo ob razpelu: »Nespametno 
je v takem biti brez vere.« (Vrščaj 2022, 239) 
Čeprav nam ni treba tega razumeti v religio-
znem smislu verovanja, je potreba po odprtosti 
pomena vedno večja, tako velika, da sega 
že v transcendenco. Digitalne tehnologije 
nam vedno bolj jemljejo možnost refleksije o 



18

lastnem dojemanju in resnici, ki iz tega izhaja. 
Zato bo verjetno v veliki meri branje letošnje-
ga maturitetnega romana prezrlo posvetilo: 
»Bralce vljudno prosimo, da izklopijo napra-
ve.« (Vrščaj 2022, 1) Samo s pomočjo izklopa 
naprav bomo lažje razmišljali samostojno. 
Naloga pouka filozofije je, vsaj po mojem, 
odklop od utečenega in s tem pomoč pri raz-
vijanju kritične presoje lastnega spoznanja. 
Razumevanje procesa ustvarjanja ‘resnice’, kot 
ga opiše P. Ricoeur, nam lahko pomaga, da naj-
prej sprejmemo le svoj ‘klanec’. Ob tem pa se 
veselimo ‘resnic’ drugih, ki na ta klanec gledajo 
drugače, saj prihajajo iz drugačne perspektive. 
Kot je morala Eva preko napornega odraščanja 
in še težjega postavljanja na lastne noge odkriti 
novo podobo o očetu, lastni preteklosti in s tem 
tudi prihodnosti, tako je naš hermenevtični 
krog vedno usmerjen k iskanju novih pomenov. 
V to ne moreš ne verjeti sklene mala Višnja ob 
svoji maloverni mami (240). Otrok, ki odkriva 
svet, naj bo še tako blaten, se zaveda nuje 
odklopa od usmerjene interpretacije digitalnih 
ponudnikov. Potopljeni v svet algoritmov, ki 
prej vedo, kaj bo potešilo našo ustvarjalnost in 
jo s tem tudi zamorijo, bomo težko videli tako 
ekološke probleme kot težave naših bližnjih.

Kot učitelj lahko pomagam dijakinjam in 
dijakom nizati različne poglede, voditi pa jih 
moram tudi do vere, da je vedno znova možno 
ustvarjati nove poglede, ki ustrezajo globoki 
človekovi potrebi po pristnem, odgovornem 
življenju. Ko Eva po ponovnem obisku Klanca 
uvidi pogorišče nekdanjega doma in s svojima 
hčerama gleda v njim znano naravo, opazi: 
»Pobočje pod njimi je opustošeno, ampak če 
se ozrejo po širni panorami, vidijo, da so griči 
okoli bogato pokriti z lepimi mešanimi gozdo-
vi. Griči se brezskrbno smehljajo.« (240) Kot 
zaključi Ferry, da je raje naiven kot optimističen 
tehnokrat z vero v vsemogočno UI, saj le tako 
ohranja lastno svobodo in ustvarjalnost, tako 
je moja naloga, da po eni strani resno vzamem 
Cankarja, odpiram pa tudi možnost novega in 
ustvarjalnega začetka reševanja problemov, 

čeprav otroškega, kot je shranjevanje majskega 
snega v hladilniku za pretoplo zimo.

Viri

Arthos, John. 2019. Hermeneutics after 
Ricoeur. London: Bloomsbury Academic.

Ferry, Luc. 2025. IA Grand remplacement 
ou complémentarité? Paris: Editions de 
l’Observatoire.

Kearney, Richard. 2017. On Paul Ricoeur 
The Owl of Minerva. London in New York: 
Routledge. 

Klun, Branko. 2022. Neosholastična metafizika 
Aleša Ušeničnika in njena (post)moderna kriti-
ka. Bogoslovni vestnik 82, št. 4:975—988.

Ricoeur, Paul. 1986. Fallible Man. New York: 
Fordham University Press.

Ricoeur, Paul. 1994. Oneself as another. 
Chicago: The University of Chicago Press.

Vrščaj, Tina. 2022. Na klancu. Ljubljana: 
Cankarjeva založba.



Novi učni načrt

19

Marjan Šimenc

Kakšen je dober učni načrt 
za filozofijo?
Filozofija v Sloveniji v šolski sistem vstopa v 
gimnaziji, natančneje v zadnjem letniku. Ta 
položaj je del izobraževalne tradicije in del 
tradicionalnega razumevanja pomena filozofije: 
na vrsto pride na koncu gimnazije, v šolskem 
sistemu tiste šole, ki pripravlja na univerzitetni 
študij. Tako je v avstrijski gimnaziji in tako je v 
gimnazijah v večini šolskih sistemov, ki so zgo-
dovinsko povezani s Habsburško monarhijo. V 
Sloveniji je sicer filozofija prisotna že v osnovni 
šoli, saj je v zadnji triadi devetletke filozofija za 
otroke izbirni predmet. Toda ta predmet ponuja 
malo osnovnih šol, tako da je njegov vpliv na 
splošno populacijo učencev (in učiteljev) ome-
jen.

Pouk filozofije po šolah ni preprosto prostor 
filozofije in prostor za filozofijo, se pravi 
področje svobodnega filozofskega raziskovanja. 
Tako kot za vse druge predmete tudi za filozofi-
jo kot šolski predmet velja, da mora učitelj pri 
poučevanju upoštevati učni načrt za predmet. 
Ta je formalno predpisan in učitelj mu mora 
slediti, kar pomeni, da mora upoštevati oprede-
litev filozofije in njene cilje, ki v učnem načrtu 
niso samo zapisani, temveč so zanj predpisani.

Učni načrt torej lahko razumemo kot institucio-
nalno omejevanje svobode učitelja filozofije in 
smo do take ureditve, do učnega načrta in do 
dela skupine, ki ga pripravlja, kritični. Vendar 
je res tudi, da je filozofija kot taka danes v 
veliki meri del institucionalne ureditve družb, 
v katerih deluje. Temu se je prilagodila ter 
sprejela omejitve, ki ji jih njen sodobni položaj 

nalaga. Torej sledenje pravilom, ki so zunanja 
filozofiji, ne velja samo za učitelje filozofije v 
gimnaziji, temveč za večino danes delujočih 
filozofov.

Sprejemanje takega položaja filozofije privede 
do deloma nujne konformnosti, vendar ta insti-
tucionalna umeščenost odpira tudi možnost 
za delovanje in učinkovanje: ne samo v smislu 
materialne osnove, saj mesto v instituciji pome-
ni tudi delovna mesta za filozofe, temveč tudi 
glede položaja filozofije v družbi, razširjanja 
filozofskih idej, njihovega vplivanja v družbi in 
na družbo, zato ima to omejevanje, na katerega 
filozofija pristaja, pomembne pozitivne vidike. 

Lahko bi rekli, da je tako tudi s poučevanjem 
filozofije v gimnaziji. Kot del šolskega sistema 
je predmet zamejen in omejen. Vendar instituci-
onalna ureditev položaja filozofije, ki svobodni 
filozofski razmislek spremeni v šolski predmet, 
vzpostavlja delovna mesta za njene učitelje, 
zagotavlja njeno prisotnost v izobraževalnem 
sistemu in njen stik z učenci. Poleg tega pa 
umestitev filozofije v šolski sistem učencem 
omogoča stik z njo in s tem uresničevanje pravi-
ce do filozofije, o kateri govori francoski filozof 
Jacques Derrida. 

Res je torej, da ta »šolska« filozofija ni filozofija 
v njeni popolni svobodi. Lahko bi kdo kritično 
izpeljeval, da učitelji ne poučujejo filozofije, 
temveč sledijo učnemu načrtu, zato v gim-
nazijah ne poteka stik s filozofijo, temveč z 
ne-pravo filozofijo. A to stališče predpostavlja 
oster rez med šolsko in pravo filozofijo, to pa 
je težko zagovarjati. Tudi zato, ker pri pisanju 
učnih načrtov sodelujejo filozofi, tako da je 
omejevanje filozofije v šoli tudi njeno samoo-
mejevanje. Po drugi strani pa se je na področju 
filozofije zgodovinsko vzpostavila pluralnost 



20

filozofij in pristopov k filozofiji, zato je tudi 
govor o pravi in nepravi filozofiji problemati-
čen.

Če pustimo ob strani širše razmisleke o druž-
benem položaju filozofije, o odnosu med javno 
in zasebno rabo uma, če uporabimo Kantovo 
terminologijo, se ob snovanju novega učnega 
načrta zastavi vprašanje, kakšen je dober učni 
načrt za poučevanje filozofije. To vprašanje se 
v mojem primeru ne zastavlja v praznem pro-
storu. Gre za vprašanje, kakšen je dober učni 
načrt za pouk filozofije v Sloveniji, v gimnaziji, 
v obdobju, v katerem živimo. 

Na to vprašanje je mogoče odgovoriti tako, da 
sámo vprašanje postavimo pod vprašaj oziro-
ma pod vprašaj postavimo predpostavko, da 
je to novo vprašanje, na katerega še nimamo 
nobenega odgovora. Prvi možni odgovor na to 
vprašanje je, da odgovora ni treba šele začeti 
iskati, saj je (neki) odgovor na to vprašanje na 
neki način vselej že dan. Del tradicije poučeva-
nja filozofije je tudi tradicija pisanja učnih načr-
tov. In vsak učni načrt, bi lahko trdili, uteleša 
neki odgovor na vprašanje, kaj je dober učni 
načrt za filozofijo. Na to vprašanje smo torej v 
novejši dobi že dobili tri praktične odgovore v 
obliki treh učnih načrtov. Prvi je iz leta 1992, 
drugi iz leta 1998 (z modifikacijami desetletje 
pozneje), tretji, ki je še v nastajanju, pa bo dobil 
javno veljavnost leta 2025. (Naj opozorim, da 
bo moja predstavitev zaradi časovnih okvirov 
nekoliko poenostavila vsebino vseh treh učnih 
načrtov.)

Stari učni načrt

Učni načrt je bil na začetku devetdesetih vse-
obsegajoči učni načrt. Formalno se je členil 
na dva elementa: cilje in vsebino. Vsebino so 
sestavljali trije deli: uvod, središčna tema in 13 
izbirnih tem. Središčna tema je bila poimeno-
vana Človek spoznanje svet in se je delila na 
temeljne pojme in poglavitne avtorje. Naštetih 
je bilo nekaj pojmov, sledil pa je napotek, naj 
se obravnavajo »poglavitni avtorji in njihova 

dela«. Učni načrt je bil tako vsebinsko vseobse-
žen: ni bilo vsebine iz filozofske tradicije, ki je 
opis v učnem načrtu ne bi zajemal. Kot tak je bil 
morda primerna podlaga za načrtovanje študija 
filozofije na univerzi, za gimnazijo pa je bil pre-
prosto »prebogat«. 

V cilje učnega načrta so bila zapisana visoka 
pričakovanja: dijaki »razvijajo samostojno in 
kritično mišljenje« in sposobnost za »pojmovno 
analizo«, kar je ustrezalo trdnemu prepričanju 
med filozofi in učitelji filozofije, da filozofija uči 
misliti. (In to prepričanje je pogosto zapisano 
kot ugotavljanje dejstev, ne kot normativna zah-
teva, ki nakazuje, kako bi moral potekati pouk 
filozofije.) Ali se dejanski pouk približa temu 
idealu, se učni načrt ni spraševal. Vseboval je 
celoto filozofije, kar je ob dejstvu, da je bilo za 
pouk filozofije na voljo 70 ur, pomenilo, da so 
bili učitelji postavljeni pred nemogočo nalogo. 
Učni načrt jim je bil predpisan, torej bi ga mora-
li uresničiti, bil pa je preobsežen, da bi ga bilo 
mogoče uresničiti. Učitelji so se na to nemogo-
čo nalogo največkrat odzvali tako, da so iz učne-
ga načrta izbrali vsebine, ki so jim bile blizu. 
In ne glede na to, kaj so izbrali, so bili lahko 
gotovi, da je izbrano del učnega načrta. Večina 
je zasnovala kurz, ki bi mu lahko rekli Pregled 
zgodovine filozofije od Talesa do Kanta. Za 
kaj več, so rekli, žal ni časa. In nismo imeli slabe 
vesti: ob nemogoči nalogi smo naredili največ, 
kar je bilo mogoče narediti. Nemogoča zahteva 
nam je dala svobodo, da smo delali, kar smo 
želeli delati. In največkrat so učitelji delali tisto, 
kar bi delali, četudi učni načrt ne bi obstajal. 
Sledili so obstoječi praksi poučevanja, se pravi 
načinu dela, ki jim je bil znan in samoumeven.

Kritika starega načrta

Zgodovinski pregled je bil največkrat način 
dela, ki je »sobival« z učnim načrtom (ker učne-
ga načrta ni bilo mogoče uresničiti, smo pač 
bivali skupaj z njim, v miroljubni koeksistenci), 
v devetdesetih letih pa je v skladu s takratnim 
dogajanjem v »Evropi«, ki smo ga učitelji spo-



21

znali preko organizacije Aipph (Association 
International des Prefesseurs de Philosophie), 
postal objekt kritike. Ta kritika je bila interna, 
opozarjala je, da cilji pouka filozofije vsebujejo 
pojmovno analizo in kritično mišljenje, pouk v 
razredu pa je največkrat vseboval govor o izbra-
nih filozofih, njihovem življenju, njihovih delih, 
ter kratek opis nekaterih njihovih trditev. Za 
poglobljen razmislek o njih ni bilo časa.

Zgodovinski pristop je imel svoje prednosti: 
obravnavane filozofe je navezoval na predho-
dne filozofe in na družbeni kontekst filozofije. 
Vendar je to pomenilo tudi nevarnost redukcije 
filozofove misli na situacijo, v kateri je filozof 
živel. In ta pristop v resnici ni bil historični, 
čeprav smo mu radi tako rekli – ni namreč 
reflektiral pozicije, iz katere je govoril o filozo-
fih. Torej je bil ta pristop, ki je vključeval govor 
o zgodovinskih filozofijah, v resnici nezgodo-
vinski. Učitelj je od daleč opazoval pretekle 
filozofije in si domišljal, da jih opazuje iz nev-
tralnega zornega kota. V filozofiji pa ta nevtral-
ni pogled, pogled od nikoder, kot je temu rekel 
Thomas Nagel, ne obstaja.

Predvsem pa tovrstni pouk največkrat ni bil 
preveč učinkovit, ko je šlo za spodbujanje 
dijakov k vstopu v filozofsko mišljenje. Bil je 
bolj govor o filozofiji, manj pa uvod v filozofijo 
in filozofsko mišljenje. Dogajanje filozofije je 
postavljal v preteklost, v zgodovino, ni pa dija-
kov soočal z vprašanjem, kje je njihovo mesto v 
tej množici različnih filozofskih pogledov. Pouk 
filozofije v gimnaziji ima hočeš nočeš status 
uvoda v filozofijo, na ta položaj filozofije pa 
se mora učitelj odzvati. Odgovor, da ima pouk 
filozofije v gimnaziji lahko samo obliko zgodo-
vinske panorame, pravi vstop v filozofijo pa se 
bo zgodil kdaj pozneje, ne odgovori na vpraša-
nje, kdaj bo ta »pozneje« prišel. Eno leto pouka 
v gimnaziji je namreč za večino dijakov edino 
leto organiziranega srečevanja s filozofijo. 

Učni načrt, ki je nastal sredi devetdesetih (leta 
1998) in je še v veljavi, je hotel odpraviti to 
pomanjkljivost. Ni želel spodbujati nevtralnega 

poročanja o filozofiji, temveč je želel dijake 
spodbujati k filozofskemu mišljenju. Temu smo 
takrat po ameriškem zgledu rekli doing philo-
sophy. Filozofija v gimnaziji naj bi tako postala 
most, ki dijake vodi od predfilozofskih mnenj v 
filozofijo in filozofiranje.

Za kritizirani učni načrt bi lahko rekli, da je 
imel za cilj predvsem ne posegati v obstoječo 
prakso poučevanja filozofije. Predstavil je 
bogastvo filozofije in njen pomen za samo-
stojno mišljenje dijakov, a ni imel ambicije, da 
bi usmerjal učitelje pri poučevanju filozofije. 
Implicitno samorazumevanje tega učnega načr-
ta – se pravi razumevanje cilja, ki ga je ta učni 
načrt utelešal – je bilo, da ima dober učni načrt 
dve primarni nalogi. Prva je, da slika čim bolj 
pozitivno sliko filozofije za splošno javnost, 
za druge učitelje, starše, ravnatelje. Druga je, 
da ne vključuje ničesar, kar bi lahko motilo 
učitelje filozofije pri njihovem delu. Učitelji so 
strokovnjaki, ki vedo, kaj delajo. V njihovo delo 
se učni načrt ne sme vpletati. In videli smo, da 
so učitelji v resnici (pogosto) poučevali, kot 
da tega učnega načrta ne bi bilo. Največkrat 
so poučevali tako, kot so njih same poučevali 
filozofijo, ko so bili dijaki in študenti. Če je 
prva poanta glede učnega načrta, da je vselej že 
novi učni načrt, se pravi odziv na že obstoječi 
učni načrt, je druga poanta, da je novi učni 
načrt vselej tudi odgovor na obstoječo prakso 
poučevanja filozofije. Ta se deloma ujema z 
obstoječim učnim načrtom, deloma pa se po 
naravi stvari od njega odmika. O tem več neko-
liko pozneje.

Zdaj veljavni učni načrt

Če je bil odgovor prvega učnega načrta na vpra-
šanje, kaj je dober učni načrt, v bistvu navodilo: 
»Samo ne škoditi!« – namreč učiteljem in njiho-
vi praksi poučevanja –, je bil odgovor učnega 
načrta iz leta 1998 nekoliko bolj ambiciozen. 
Lahko bi rekli, da je sledil maksimi: »Dober 
učni načrt je tisti, ki izboljša obstoječo prakso 
poučevanja.«



22

Opozorili smo že, da učni načrti le izjemoma 
začenjajo iz nič. Navadno nadomeščajo predho-
dne učne načrte in skušajo regulirati obstoječo 
prakso poučevanja predmeta. Prav zaradi usta-
ljene prakse poučevanja je prvi učni načrt, o 
katerem smo govorili, lahko zavzel stališče, da 
mora učni načrt učiteljem predvsem omogočiti, 
da nadaljujejo s svojim delom. 

Ker ima učni načrt na svojem začetku vselej 
status novega učnega načrta, je torej vsak, ne 
glede na namere avtorjev, tudi odziv na stari 
učni načrt. Če se za obstoječi učni načrt, ki ga 
bo njihovo delo spremenilo v stari učni načrt, 
avtorji ne menijo in ga pri svojem delu ne 
upoštevajo, tako da se njihovo delo v ničemer 
ne odziva na stari učni načrt, je tudi tak odnos 
specifičen odgovor nanj. Izhaja iz (implicitne) 
presoje, da stari učni načrt ne more biti v niče-
mer dobro izhodišče za pripravo novega. In to 
je zelo pomenljiva in vsebinska reakcija.

Vendar novi učni načrt ni samo odziv na obsto-
ječega, temveč predvsem na obstoječo prakso 
poučevanja predmeta. V idealnem primeru bi 
bila praksa poučevanja identična z učnim načr-
tom. Bolje rečeno: v praksi bi se v idealnem 
samo izvedlo tisto, kar je zapisano v učnem 
načrtu, tako da med slednjim in prakso pouče-
vanja ne bi bilo nobenih razlik. Učni načrt je 
načrt za prakso, praksa je udejanjanje načrta 
– tako kot arhitekt nariše načrt hiše, ki ga dobi 
gradbenik in zgradi hišo, tako strokovnjaki 
narišejo načrt pouka filozofije, učitelji pa na tej 
podlagi gradijo učne ure. A taka idealna situa-
cija ne obstaja. Na to opozarja tudi kurikularna 
teorija, ki ločuje različne vrste kurikula oziro-
ma učnega načrta. V nadaljevanju navajamo 
našo verzijo razlikovanj, ki nekoliko odstopa 
od tradicionalnih distinkcij. Lahko bi rekli, da 
je prvi učni načrt vezan na intence njegovih 
avtorjev – temu bi lahko rekli intendirani učni 
načrt, ki označuje tisto, kar so avtorji namera-
vali vanj zapisati. Drugi je formalno zapisani 
učni načrt, se pravi besedilo, ki je nastalo na 
podlagi dela skupine za pripravo učnega načr-
ta. Zapisano ne izraža nujno 

intence avtorjev, zlasti če je avtorjev več (avtor-
jev pa je praviloma več in njihov osnutek učne-
ga načrta »gre« skozi proceduro, v kateri lahko 
pripombe recenzentov pomembno vplivajo na 
končni zapis) in se niso mogli v celoti uskladiti 
glede vsebine. Tretji je učni načrt, kot ga razu-
me posamezni učitelj. Četrti je načrt, kot se 
realizira skozi posamezno uro v razredu (posa-
mezna ura je realizacija učnega načrta, a je tudi 
dogodek, ki v svoji enkratnosti nujno presega 
zapisano v načrtu). Peti pa je učni načrt, kot ga 
doživi posamezni učenec – in tu bomo z našte-
vanjem končali. �

Vidimo torej, da je mogoče ločiti celo vrsto 
stopenj oziroma oblik učnega načrta. In naša 
zagretost za razlikovanje niti ni izčrpala vseh 
možnosti. Lahko bi denimo intendirani učni 
načrt zapletli tako, da bi vsakemu avtorju 
skupine za pripravo učnega načrta pripisali 
neko intenco, od načina dela skupine, ki piše 
učni načrt, pa je odvisno, koliko se je v procesu 
pisanja oblikovala skupinska intencionalnost. 
In seveda, od njih je odvisno tudi, koliko so 
ponotranjili in še prej sprejeli robne pogoje, ki 
so jim bili vnaprej formalno predpisani za pisa-
nje učnega načrta. (Pri zadnjem načrtu je bil del 
napisan vnaprej, s strani neznanega avtorja, in 
avtorji učnega načrta so morali preprosto pri-
stati nanj.) A tu ni mesto za tovrstno analizo.

Vrnimo se k učnemu načrtu iz leta 1998, ki je v 
našem zaporedju drugi v vrsti. Opozorili smo 
že, da drugi učni načrt vzame drugačen odnos 
do obstoječe prakse, kot ga je zavzel prvi. Pri 

�  Nizozemski teoretik Jan van den Akker v svojih spisih 
razvije bogato  konceptualno mrežo za razumevanje kuri-
kula. Loči pet ravni kurikularnih aktivnosti: mednarodno 
(supra), nacionalno (makro), šolsko (meso), raven učne 
ure (mikro) in raven posameznika (nano). Vpelje tudi 
razlikovanje med tremi oblikami oziroma ravnmi kurikula: 
intendirani, implementirani in doseženi kurikulum. Vsaka 
od ravni se notranje členi: intendirani kurikul se deli na 
idealni (vizija) in formalni oziroma zapisani (v formalnih 
dokumentih), implementirani se deli na zaznani (kot ga 
dojemajo učitelji) in delujoči (dejansko udejanjeni v proce-
su poučevanja), doseženi pa se deli na doživeti (v izkustvu 
učencev) in naučeni (dejansko znanje učencev). Na tej 
osnovi bi lahko govorili o šestih učnih načrtih za filozofijo.



23

tem je dobro spomniti, da ne obstaja samo pra-
ksa poučevanja, ki poteka v razredu, obstajajo 
tudi predstave filozofov in učiteljev filozofije 
o tem, kaj je filozofija in kakšen je njen cilj, 
tako imenovane »subjektivne teorije«. In cilj 
učnega načrta je prav v tem, da posreduje med 
idealnimi in morda idealiziranimi predstavami 
o filozofiji in njenem poučevanju na eni strani 
ter prakso poučevanja filozofije na drugi. Učni 
načrt tako ne posega v enovito in harmonično 
situacijo, saj sama praksa poučevanja – če lahko 
tako rečem – že vsebuje neko dvojnost: namreč 
prakso in razumevanje te prakse pri učiteljih 
in dijakih, konkretno delovanje, realnost, ki jo 
učitelji skupaj z dijaki ustvarjajo v razredu, pa 
tudi zelo splošne ideale, ki jih delovanje skuša 
realizirati. 

Omenili smo že, kako filozofi in učitelji filozo-
fije pogosto trdimo, da filozofija uči misliti. To 
trditev so snovalci drugega učnega načrta vzeli 
resno in jo primerjali s takrat prevladujočo 
prakso, se pravi s kratkim pregledom (neka-
terih) filozofov, njihovih življenj in naukov. 
Sklep, izpeljan na podlagi te primerjave, je bil, 
da obstoječa praksa poučevanja filozofije slabo 
uresničuje prej opisani cilj pouka filozofije. 
Zato je treba način poučevanja spremeniti. Da 
bi pouk filozofije v resnici lahko prispeval k 
samostojnemu mišljenju dijakov, ga je smiselno 
organizirati tako, da imajo dijaki pri pouku 
možnost prakticirati mišljenje. Učni načrt zato 
priporoča sokratsko metodo poučevanja. Del te 
metode je prepričanje, da so vsi ljudje že filo-
zofi, le da se tega ne zavedajo. Pouk filozofije 
jim omogoči, da najprej artikulirajo in potem 
tudi premislijo svoja implicitna spoznavno teo-
retska, etična in druga filozofska prepričanja. 
Analiza spontane filozofije dijakov naj bi tako 
postala eden ključnih elementov poučevanja 
filozofije. 

Če je prvi učni načrt videl resnico v obstoječi 
praksi, jo je drugi videl v filozofskih in učitelj-
skih predstavah. Iz tega je izpeljal notranjo 
kritiko prvega učnega načrta: v njem zapisani 
ideali se ne skladajo s prakso, zato je treba učni 

načrt uporabiti za njeno spreminjanje. Takrat 
veljavni (prvi) učni načrt je treba spremeniti 
tako, da bo spodbujal prakso, ki bo omogočila 
uresničevanje cilja pouka filozofije, zapisanega 
v njem.

Pri oblikovanju novega učnega načrta smo se 
avtorji opirali na tri modele posredovanja filo-
zofije. Prvi zgled je bila filozofija za otroke, ki 
je poučevanje filozofije spremenila v filozofsko 
raziskovanje, učitelj pa je predvsem sokratski 
voditelj (»olajševalec«) dialoga med učenci. 
Drugi zgled je bil francoski didaktik filozofije 
Michel Tozzi. Tozzi je filozofiranje koncipiral 
kot rabo treh temeljnih kompetenc, ki jih je 
poimenoval problematizacija, konceptualiza-
cija in argumentacija. Tretji vzor je bil nemški 
didaktik filozofije Ekkhart Martens, ki je pou-
čevanje filozofije opredelil kot zaporedje treh 
korakov. Prvi je dialog z dijaki, v katerem se 
artikulirajo prepričanja, ki jih učenci že imajo, 
se pravi njihovo pred-razumevanje. V drugem 
koraku se vpelje filozofa, bodisi z branjem 
besedila bodisi s pomočjo predavanja. Ta korak 
meri na razumevanje posamezne filozofske 
teorije. V tretjem koraku se razvije dialog s 
filozofom. Ta korak meri na kritično soočenje s 
filozofovimi trditvami.

Novi učni načrt, ki je še v veljavi, vsebuje uvod, 
dve obvezni temi in izbirne teme. Obvezni temi 
sta spoznavna teorija in etika. Bistveno pa je, 
da so pri obeh obveznih temah opredeljeni 
samo cilji, ni pa obveznih vsebin. Pri vsaki temi 
so sicer navedeni trije predlogi izvedbe, se 
pravi trije predlogi, katerih sklope vsebin naj 
bi uporabili pri pouku, vendar so to samo pre-
dlogi, ki niso zavezujoči. Učitelj je tako popol-
noma svoboden glede vsebin, ki jih uporabi pri 
obdelavi tem. Ni pa svoboden glede ciljev. Ti so 
predpisani. Učenci naj bi poznali in razumeli 
osnovna vprašanja s področja etike in spo-
znavne teorije; sposobni morajo biti analizirati 
vprašanja s tega področja, pri tem uporabljati 
temeljne pojme in to znanje uporabiti za premi-
slek svojega odnosa do spoznanja in do etičnih 
vprašanj. Cilji se nanašajo na poznavanje in 



24

razumevanje, a tudi na razmislek dijakov. Ko 
smo pisali učni načrt, smo pričakovali, da bodo 
dijaki pri pouku postopno začeli filozofsko 
razmišljati.

Tretji učni načrt

Tretji učni načrt, ki je bil formalno sprejet 
leta 2025, v veljavo pa bo stopil šele po 
nekajletnem prehodnem obdobju, nadaljuje 
ta premislek. Tudi ta zagovarja, da mora učni 
načrt spremeniti prakso, če ni ustrezna. Zvest 
je idealu, naj filozofija uči misliti samostojno, s 
tem da upošteva dejanske učinke pouka filozo-
fije. Vpraša se, ali praksa poučevanja dijake res 
nauči misliti. Pri odgovoru na to vprašanje mu 
je v pomoč dejstvo, da je bila v Sloveniji hkrati 
z uvedbo drugega učnega načrta (ponovno) 
uvedena tudi matura. Dijaki na maturi lahko 
izberejo tudi filozofijo, in ker je matura eks-
terna, eseji in komentarji besedil, ki jih dijaki 
pišejo na maturi, dajejo vpogled, koliko pouk 
filozofije dejansko pripravi dijake na samosto-
jen filozofski razmislek.

Naj na kratko obnovimo osnovno strukturo 
mature, ki je ostala nespremenjena do danes. 
Dijaki opravljajo maturo iz petih predmetov, 
trije so obvezni (matematika, slovenščina, tuj 
jezik), dva izbirna. Kot izbirni predmet lahko 
dijaki za maturo izberejo tudi filozofijo. Ker 
je bilo določeno, da mora imeti predmet vsaj 
280 ur pouka, da bi ga dijaki lahko izbrali kot 
izbirni premet na maturi, to pomeni, da dijaki, 
ki izberejo filozofijo (in izberejo jo lahko le 
na šolah, ki to možnost ponudijo), dobijo še 
dodatnih šest ur filozofije tedensko v četrtem 
razredu (od tega sta dve namenjeni seminarski 
nalogi). To pomeni, da za te dijake filozofija po 
obsegu postane pomemben predmet – saj ima 
po številu ur enak obseg kot predmet, ki se pou-
čuje štiri leta dve uri na teden. Pri teh dodatnih 
urah za dijake, ki izberejo filozofijo za maturite-
tni izbirni predmet, dijaki obravnavajo izbrano 
temo (na voljo je pet tem) in preberejo izbrano 
filozofsko besedilo (na voljo so štiri besedila). 

Matura je eksterna, kar pomeni, da ima vsak 
predmet komisijo, ki vsako leta zastavlja vpra-
šanja, izdelke dijakov pa popravljajo zunanji 
ocenjevalci, ki dijakov ne poznajo. Maturitetni 
preizkus iz filozofije ima tri dele. Dijaki pišejo 
esej, komentirajo odlomek izbranega besedila 
in napišejo seminarsko nalogo.

Maturitetni komisiji za maturo so tako dosto-
pni eseji, ki jih dijaki napišejo na maturi. Pri 
branju se izkaže, da je za maturitetne eseje 
pogosto značilna deskriptivnost. To pomeni, da 
je prevladujoča usmeritev esejev obnavljanje 
različnih filozofskih pozicij, poglobljeno razu-
mevanje in samostojno mišljenje pa je v ozadju. 
Zastavlja se vprašanje, kako to, da učni načrt, ki 
v ospredje postavlja samostojno mišljenje dija-
kov, ne privede do tega, da bi dijaki samostojno 
razmišljali o filozofskih vprašanjih. Ali učitelji 
niso upoštevali učnega načrta?

Zdi se, da so bili učitelji celo preveč uspešni pri 
uveljavljanju sprememb, ki jih je svetoval učni 
načrt. Geslo, vključiti dijake in njihovo mišlje-
nje v pouk, se je ujemalo s pogostimi pozivi, 
da so učni načrti v gimnaziji preobsežni in jih 
je treba razbremeniti, učence pa pri pouku 
postaviti v središče. Ti pozivi so imeli splošno 
podporo. Celo Univerza v Ljubljani je imela 
projekt, ki je propagiral na študente osredoto-
čeno poučevanje na univerzitetni ravni, tako 
da je postavljanje učenca v središče del duha 
časa. Ker se je drugi učni načrt tako zelo ujel s 
splošnim tokom, ni čudno, da je bil ta element 
v poučevani praksi pogosto posebej poudarjen.

Na maturi se je tudi izkazalo, da poznavanje 
filozofij ni ovira za mišljenje. Še več: dobri eseji 
so se največkrat opirali na poglobljeno pozna-
vanje filozofov. Dijaki, ki so v eseju o spoznavni 
teoriji izkazali dobro razumevanje Kantove 
spoznavne teorije, so napisali esej, ki je izpričal 
sposobnost za samostojno mišljenje. Podobno 
je bilo pri etiki: dobro poznavanje Kantove teo-
rije morale je bilo povezano s sposobnostjo za 
poglobljen filozofski premislek etične proble-
matike. Tako da bi lahko postavili splošno tezo: 



25

dobro razumevanje misli filozofov, sposobnost 
misliti misel drugega je pogoj za samostojno 
mišljenje na področju filozofije. Poznavanje 
drugega je pogoj za poznavanje samega sebe. 

Če je za samostojno filozofsko mišljenje treba 
prisluhniti drugemu, četudi je sprva nera-
zumljiv, abstrakten in čuden, potem je del 
pouka filozofije tudi umik učencev iz središča 
ter postavljanje filozofov in njihovih teorij v 
središče. To pa je težko, če vsi ponavljajo, naj 
bodo učenci pri pouku v središču, kar spodbuja 
narcizem dijakov. To je težko v družbi, ki ima 
že sama težave, izražene v negativnem odnosu 
do filozofije. Ta odnos odraža tudi SSKJ v geslu 
filozofirati, ki filozofijo povezuje s praznim 
govoričenjem. 

Kaj je dober učni načrt?

Iz obravnave teh dveh »praktičnih« odgovorov 
na vprašanje, kaj je dober učni načrt za filozo-
fijo v gimnaziji v Sloveniji, sledita dve vodili in 
skupina, ki je v letu 2025 pripravila nov učni 
načrt, ju je skušala upoštevati pri svojem delu. 
Prvo je, da je treba v učni načrt »vrniti vsebino« 
(Bringing Knowledege Back je naslov knjige 
angleškega sociologa vzgoje M. Younga, ki se 
zavzema za odmik od poudarjanja kompetenc 
in postavljanje vednosti v središče). Če naj dija-
ki mislijo samostojno, potem morajo poznati 
tudi temeljne filozofske perspektive in paradi-
gmatične razmisleke na danem področju.

Drugo vodilo je bolj sporno in tudi v resnici 
bolj spekulativno: dober učni načrt je tak, da 
ga ni mogoče uresničiti. Za boljše razumevanje 
konteksta naj spomnimo, da je proces nasta-
janja učnega načrta vključeval fazo, v kateri 
so učitelji komentirali osnutek novega učnega 
načrta. Zastavljeno je bilo tudi vprašanje, ali 
je učni načrt mogoče realizirati. Predpostavka 
tega vprašanja je bila, da mora biti dober učni 
načrt napisan tako, da ga je mogoče realizirati. 
Nesmiselno bi bilo na primer napisati učni 
načrt za matematiko, ki bi vključeval teme, ki bi 
bile za učence na določeni stopnji 

izobraževanja prezahtevne, ali bi vključeval 
količino snovi, ki je v danih časovnih okvirih ni 
mogoče obravnavati. Zahteva po uresničljivosti 
je torej zahteva po realističnosti, ki prevelika 
pričakovanja uskladi z realnostjo.

Toda v situaciji, ko pouk učence postavlja v 
središče, obenem pa je stališče, s katerim dija-
ki pridejo k pouku filozofije, da je filozofija 
prazno govoričenje, je težko pri pouku resno 
obravnavati misel preteklih filozofov in učence 
učiti misliti. Učni načrt, ki predpostavlja, da je 
taka obravnava mogoča, temelji na neresnični 
predpostavki in ga zato ni mogoče realizirati. 
Pogoji za uspešno realizacijo učnega načrta pre-
prosto niso izpolnjeni. 

Vendar iz tega ne gre preprosto sklepati, da 
je treba popustiti glede cilja, da filozofija uči 
misliti. Možen je tudi drugačen sklep: da je za 
filozofijo dober učni načrt tisti, ki ga ni mogoče 
uresničiti. S tem ne mislimo, da naj bi učni 
načrt zidal gradove v oblakih. Mislimo na to, da 
naloga učnega načrta za filozofijo ni, da je pre-
prosto uresničljiv, temveč da postopno vzposta-
vi pogoje za lastno uresničenje. Uresničljivost 
tako ni dana na začetku, temveč je rezultat dela 
pri filozofiji, je učinek pouka filozofije.

Morda bi lahko nakazani položaj učnega načrta 
za filozofijo nekoliko pojasnili s tezo, da dober 
učni načrt za filozofijo vsebuje dva učna načrta: 
učni načrt, ki ga ni mogoče uresničiti, ker niso 
izpolnjeni pogoji, ki morajo biti izpolnjeni, 
da bi ga bilo mogoče uresničiti, in še drugi 
učni načrt, ki opisuje, kaj je treba storiti, da bi 
zagotovili izpolnitev pogojev, ki morajo biti 
izpolnjeni, da bi bilo mogoče uresničiti prvi 
učni načrt. 

Morda bi lahko rekli, da glede tega filozofija 
pravzaprav ni izjema in da so v podobnem 
položaju tudi nekateri drugi predmeti. Če 
dobro pomislimo, za vse predmete velja, da 
je pred rabo novih učnih načrtov načrtovano 
obdobje, ko novi načrti še niso stopili v veljavo, 
ko gre za njihovo rabo pri pouku, so pa že v 



26

veljavi, ko gre za pripravo na pouk po novih 
načrtih: pripravlja se gradiva za učitelje in učen-
ce, organizira usposabljanja za učitelje, skratka 
pripravlja se vse potrebno, da bi bili učitelji pri-
pravljeni za delo po novih učnih načrtih. Novi 
načrt tako deluje, še preden stopi v veljavo, da 
bi pripravil pogoje za svojo bodočo uspešno 
rabo, vendar to delovanje ni opisano v učnem 
načrtu. Lahko pa bi v vsak učni načrt na koncu 
vstavili še mali dodatek, »mali« učni načrt, 
nekakšen meta učni načrt, ki se nanaša na to, 
kako voditi proces vpeljevanja »velikega« učne-
ga načrta. Ta dodatek bi bil po statusu podoben 
prehodnim določbam v zadnjih členih zakonov, 
ki se nanašajo na prehodno obdobje vpeljeva-
nja zakona.

A pri filozofiji je na delu še nekaj več, ne gre 
samo za časovno omejeno prehodno obdobje 
uvajanja novega učnega načrta. Učni načrt za 
pouk filozofije predpostavlja, da bodo učenci 
pri pouku filozofirali, torej predpostavlja, da 
so dijaki že vstopili v filozofijo. Obenem pa je 
pouk filozofije tudi uvod v filozofijo, kar pome-
ni, da so dijaki vsaj na začetku pouka, vsaj v 
prvem obdobju poučevanja, zunaj filozofije. Ta 
situacija je še bolj zapletena, ker trdimo tudi, da 
dijaki že filozofirajo, a da se tega ne zavedajo, 
zato to delajo slabo. In da je ključna faza uvoda 
v filozofijo ravno ta uvid, da smo vselej že v 
filozofiji, da vselej že filozofiramo, čeprav tega 
še ne znamo prav dobro početi. 

Kako doseči, da dijaki vstopijo v filozofijo, kako 
izpolniti pogoje, ki so potrebni za »normalno« 
delo po novem učnem načrtu? Kako delovati v 
obdobju »izrednega« pouka, ko še ne gre za sam 
pouk filozofije, temveč za vzpostavljanje pogo-
jev za pouk filozofije? Ali sta ti dve vprašanji 
dobri ali pa samo zavajata? Ali obstaja trenutek, 
ko dijaki vstopijo v filozofijo, ali pa takega tre-
nutka ni, tako da se dijaki v najboljšem primeru 
za nazaj zavedajo, da se je ta trenutek že zgodil? 
Na ta vprašanja tu ne moremo ponuditi odgovo-
ra, zato naj samo opozorimo na dve možni poti 
odgovarjanja nanju. Včasih trdimo, da dijake 
najlaže uvedemo v filozofijo, če ravnamo, kot 

da so že v filozofiji. Drugič pa, nasprotno, trdi-
mo, da mora učitelj poskušati organizirati oko-
liščine, ki dijakom omogočajo doživeti, da so 
vselej že bili v filozofiji. Vstop v filozofijo tako 
ni prehod v nov mentalni prostor, niti ne nov 
odnos do filozofije, temveč dogodek, v katerem 
se dijaki zavejo, da so v ta prostor že vstopili. In 
ta dogodek nima statusa (pomembnega) dogo-
dek samo zato, ker se pri pouku nekaj zgodi, saj 
se pri pouku nenehno nekaj dogaja, temveč je 
dogodek zato, ker se s tem ovedenjem spremeni 
odnos dijakov do filozofije. Premislek teh dveh 
– in še drugih – možnosti pa je tema drugega 
članka.



Teorija

27

Andrej Adam

Leviatan kot razsvetljenski 
projekt
Letos smo dobili slovenski prevod Hobbesovega 
Leviatana, temeljnega dela novoveške politične 
filozofije in filozofije nasploh. Za prevod je 
zaslužen Aljoša Kravanja, ki je h knjigi dodal 
izčrpno spremno besedo. V tem prispevku se 
bomo posvetili morda neizrečenim predpostav-
kam tega dela in jih umestili v kontekst dobe, v 
katerem je nastalo. Ker je ena temeljih predpo-
stavk Hobbesovega Leviatana vera v moč misli, 
tj. v moč razuma, tvegamo s trditvijo, da lahko 
to temeljno knjigo politične filozofije beremo 
kot eno prvih razsvetljenskih del, čeprav je 
nastalo leta 1651, tj. sredi 17. stoletja, in ne v 
18. stoletju, ki mu sicer pravimo stoletje razsve-
tljenstva. S tega vidika je Leviatan predhodnik 
meščanske filozofije in sodobne politične misli; 
naznanja čas, ko se začne meščanski razred v 
Evropi zavedati samega sebe. 

Sploh se zdi, da je treba razsvetljensko vero v 
moč razuma vselej razumeti ne le kot kultur-
no-znanstveno-filozofski projekt, temveč kot 
politično-gospodarski projekt porajajočega se 
meščanskega razreda, ki bo kmalu zavladal 
svetu ter mu naložil svojo logiko in svoje druž-
beno-ekonomske institucije: od centralne banke 
in borze, od manufaktur in tržnega gospodar-
stva, do filozofije, znanosti in politike obvlado-
vanja narave in ljudi.

Na ravni teorije ali filozofije je ta polastitev 
nad usodo sveta v Leviatanu že povsem jasno 
razvidna. Tako kot so na področju naravoslovja 
Galilej, Kepler, Newton in drugi v tem istem 17. 
stoletju pometli s starimi naravoslovnimi 

teorijami (zlasti z aristotelizmom, kot so si 
ga prisvojili v srednjem veku), poskuša tudi 
Hobbes pomesti s starimi (prav tako na aristo-
telizmu temelječimi) teorijami o naravi človeka 
in naravi politične skupnosti. 

Hobbesova epistemologija

Hobbes torej kritizira aristotelovsko teorijo, 
s katero se je v obvladovanju sveta opremil 
do tedaj vladajoči družbeni razred. Na samem 
začetku Leviatana, kjer razpravlja o naravi 
človeka – o njegovi čutnosti, tj. zaznavi –, pre-
beremo, da se je treba zavedati, da filozofske 
šole, »osnovane na Aristotelovih besedilih 
(prav tam, str. 16)«, učijo drugačen, po njego-
vem zelo napačen nauk o teh zadevah. K temu 
doda, da ne oporeka univerzam samim (kjer so 
Aristotela študirali), temveč želi opozoriti na 
brezsmiselnost šolske metafizike, ki bi jo bilo 
treba nadomestiti s sodobnejšimi spoznanji. Ta 
napad na metafiziko in vero kot usmerjevalko 
politike, ki tvori pomemben del Leviatana, je 
tudi tipična gesta razsvetljenstva. 

Še več, opazimo lahko, da se Hobbes pri sno-
vanju teorije človeške narave precej naslanja 
na matematično-naravoslovno logiko. To 
opažanje lahko podpremo z dejstvom, da je 
osebno poznal Galileja in Descartesa – na kar 
opozarja Kravanja v spremni besedi. Na primer, 
v 2. poglavju, kjer Hobbes piše o domišljiji, 
izhaja iz enega tedanjih temeljih naravoslov-
nih spoznanj – da je »stvar, ki je v gibanju, 
večno v gibanju, razen če je kaj ne ustavi (prav 
tam)«. Po njegovem to velja tudi v primeru 
človeške narave. Stare teorije namreč menijo, 
da človek – potem ko se utrudi – sam po sebi 
išče mirovanje, pri čemer bi naj bilo mirovanje 
njegovo naravno stanje, tako kot tudi telesa 



28

padajo k tlom zaradi sle po počitku. A ta, na 
Aristotelovem nauku temelječa teorija, je po 
njegovem napačna. Nov pogled na naravo in 
človeka pravi, da ne more nič spremeniti samo 
sebe. Telo ne more kar na lepem obmirovati, to 
lahko stori le, če nanj deluje kakšna druga sila. 
Po analogiji je tudi bledenje nekega občutka 
posledica tega, da ga zastira drug občutek: tako 
»kot svetloba sonca zastre svetlobo zvezd (17)«.

Tej logiki sledi celotna Hobbesova teorija člo-
veške narave in hkratna kritika srednjeveške, 
aristotelske znanosti. Razsvetljensko odpravlja-
nje praznovernosti (denimo vere v duhove) gre 
pri Hobbesu – kot je značilno za razsvetljensko 
miselnost – z roko v roki s kritiko stare meta-
fizike. 

Na primer, ko Hobbes govori o prikaznih in 
videnjih, pravi takole: »Če bi odstranili ta pra-
znoverni strah pred duhovi in skupaj z njim 
prerokovanje iz sanj, […] in številne druge stva-
ri, ki so odvisne od tega strahu […], bi bili ljudje 
veliko primernejši za državljansko poslušnost, 
kot so zdaj (20).« Tako kot je vera v duhove 
utvara, je utvara tudi miselnost, da čuti zazna-
vajo species stvari. Po njegovem takšne teorije 
ne pomagajo razumeti ničesar. Predvsem bi 
morali sprejeti, da je človeška zaznava precej 
omejena. Kar lahko zaznavamo, je končno, in 
vse, kar lahko pojmujemo, moramo predhodno 
zaznati. Zato človek ne more imeti predstave 
nečesa neskončnega; tudi »ne more pojmovati 
kakšne stvari, če je ne pojmuje na nekem dolo-
čenem kraju in opredeljene z neko določeno 
velikostjo, ki jo je mogoče deliti na dele; prav 
tako ne more pojmovati, da je nekaj v celoti na 
tem kraju, hkrati pa v celoti na drugem kraju; 
ali da sta dve ali več stvari lahko na istem kraju 
hkrati, kajti nič od tega se ni nikoli nanašalo na 
čut in se tudi ne more (24)«. Takšno, metafizič-
no, govorjenje je po njegovem absurdno, stvar 
zavedenih filozofov ali zavajajočih sholastikov, 
ki uporabljajo kup nesmiselnih besed, kot so 
bivajoče, intencionalnost, kajstvo (prav tam), 
ali (nekoliko kasneje na strani 25), bivajoče, 
intencionalnost, ki sta prav tako nesmiselni 

sholastični besedi. 

Naslednji Hobbesov epistemološki korak se 
nanaša na vlogo jezika pri spoznanju. Brez jezi-
ka, pravi, ni mišljenja in zato tudi ne spoznanja. 
Imenovanje stvari – Hobbes govori o tem v 4. 
poglavju O govoru – oziroma sama uporaba 
besed je pogoj sklepanja, pri katerem gre za 
odkrivanje posledic posameznih poimenovanj 
(definicij). Hobbesov primer na tem mestu je 
s področja matematike: »Trije koti vsakega 
trikotnika so enaki dvema pravima koto-
ma (27).« Dodajmo, da za to vrsto sklepanja 
Hobbes uporabi izraz reckoning, kar prevajalec 
v slovenščino ustrezno prevede kot računanje. 
Za naše branje Hobbesa je to še posebno zani-
mivo. Mišljenje je namreč dojeto kot »mentalno 
računanje (prav tam)«. In bistvena lastnost tako 
dojetega mišljenja je varčevanje umskega dela. 
Mentalno računanje je razbremenjena oblika 
mišljenja, razbremenjena časa in kraja, kar 
pomeni, da sta v tej obliki mišljenja čas in kraj 
abstrahirana (odmišljena). 

Mišljenje kot računanje je zasnovano po zgledu 
deduktivnih oblik mišljenja (silogistične logike 
in aksiomatske metode), kar je bilo Hobbesu, 
kot navdušencu nad matematiko, še posebno 
ljubo. Kravanja omenja, da je Hobbes na obisku 
pri Galileju naletel na odprt izvod Evklidovih 
Elementov (456), in dodajmo, da gre za eno 
najpomembnejših knjig človeškega rodu, saj 
je v njej vse dotedanje geometrijsko znanje 
izpeljano in utemeljeno na osnovi petih aksio-
mov in kratkega seznama postulatov (se pravi 
deduktivno). Aksiomatska metoda zahteva 
jasne začetne postavke sklepanja, silogistična 
logika pa pozornost na pravilno izpeljevanje 
vmesnih sklepov, ki vodijo do končnega sklepa.

Hrbtna stran odmišljanja časa in kraja je ta, 
da neki stavek, tj. logično-matematični stavek, 
velja kot resničen »v vseh časih in krajih (prav 
tam)«. Rečeno drugače: mentalno računanje je 
oblika mišljenja, ki ji ni treba upoštevati konte-
ksta (če je kontekst sopomenka kraju in času); 
varčevanje s kontekstom. Kmalu bomo videli, 



29

da takšno pojmovanje mišljenja ali razuma pri-
pelje Hobbesa v protislovje.

Še prej pa velja izpostaviti povezavo med 
dojemanjem razuma kot razbremenjeno obliko 
mišljenja in tem, kako se na podlagi takšnega 
pojmovanja mišljenje oziroma razum dejansko 
oblikuje v danih zgodovinskih okoliščinah. S 
tem, ko postane varčevanje (s krajem in časom) 
pomembno, se prične ta varčna oblika mišljenja 
v konkretnem zgodovinskem kontekstu (zaradi 
številnih dejavnikov) širiti na vsa področja 
človeškega delovanja. Z drugačnim besednja-
kom bi to isto lahko izrazili takole: deduktivna 
oblika mišljenja (to je ta varčna oblika) postane 
vzor in se poskuša uveljaviti (če ne drugače, pa 
vsaj kot zgled) na vseh področjih (tudi na tistih, 
kjer je sklepanje vselej že induktivno in se 
potemtakem nujno razprostira v kontekst). 

Ta trend je razviden iz Hobbesove opredelitve 
razuma kot računanja (se pravi seštevanja in 
odštevanja) »posledic splošnih imen (32)«. Pri 
tem ne misli le na seštevanje in odštevanje v 
aritmetiki, temveč tudi v geometriji, logiki, poli-
tiki in drugod. Tako logiki seštevajo imena, da 
bi dobili trditev, trditve, da bi dobili silogizem 
in silogizme, da bi dobili dokaz. Tisti, ki pišejo 
o politiki, seštevajo sporazume, da bi prišli do 
dolžnosti ljudi ipd. 

Poudariti velja še nekaj. V poglavju O govoru 
Hobbes omeni, da imajo obča imena večji in 
manjši obseg. Za nas je zanimiv predvsem pri-
mer, s katerim Hobbes to ilustrira: »Imeni člo-
vek in racionalen sta enakega obsega.« Hobbes 
to navrže mimogrede in zaradi ilustracije; toda 
mi bomo v tem razbrali simptom, in sicer simp-
tom načina, kako se je v danem zgodovinskem 
kontekstu oblikoval pojem razuma z vsemi 
implikacijami in posledicami. Če je namreč v 
neki točki zgodovine prišlo do izenačevanja 
razuma (ratia) z deduktivnim sklepanjem (z 
varčnim načinom mišljenja), in če je racionalno 
po obsegu istovetno s človeškim, tedaj je vse, 
kar pade ven iz varčnega načina mišljenja, 
manj človeško ali morda kar nečloveško. 

Izključevanje z odrekanjem človeškosti (kar 
je značilnost avtoritarnih režimov) je potem-
takem vpisano v samo matrico (v osnovni 
program) razsvetljenstva. To sicer ne pomeni, 
da razsvetljensko mišljenje nujno vodi k izklju-
čevalnim oblikam politike, vendar pa se z raz-
svetljenstvom oblikuje horizont, v katerem je 
takšno izključevanje vselej mogoče. Če nekoliko 
posplošimo: meščanski razred stopi na oder 
zgodovine borbeno, z izključevanjem vsega, kar 
ne služi njegovim interesom. Hobbesovo omalo-
važevanje metafizike in sprejemanje matemati-
zacije mišljenja na vseh področjih sta izraz tega 
zgodovinskega dogajanja. 

Protislovna epistemologija in začetki 
pragmatizma

Vrnimo se k zgoraj omenjenemu protislovju. 
Rekli smo, da je za varčno obliko mišljenja, ki se 
zgleduje po aksiomatski metodi, značilno izklju-
čevanje upoštevanja konteksta. Do tega smo 
prišli na podlagi branja 27. strani slovenskega 
prevoda Leviatana. Toda že na 28. strani nale-
timo na niz misli, ki temu nasprotuje. Hobbes 
namreč trdi, da sta resnica in neresnica lastnost 
govora in ne stvari. V nadaljevanju, kjer govori 
o znanosti, beremo podobno. 

Na primer: »Sklep […] je pogojno spoznanje ozi-
roma spoznanje posledic besed (46).« Poudariti 
velja, da je to zelo pragmatistična izjava, saj 
so prav pragmatisti pozorni na to, kako se 
resnica poraja v komunikaciji med ljudmi. Če 
so nekatere izjave učinkovite in uporabne, če 
izpolnijo pričakovanja, če imajo zaželene prak-
tične posledice, tedaj je možnost, da so te izjave 
resnične, velika. 

Tudi po Hobbesu je bistvo znanosti spoznanje 
posledic, do katerih se prebijemo s pravilno 
metodo mišljenja. In to spoznanje ni nikoli 
absolutno, temveč vselej pogojno (kontekstu-
alno): »Če je tole, potem je tisto, če je bilo tole, 
potem je bilo tisto, če bo tole, potem bo tisto, 
kar pomeni spoznati pogojno, in sicer ne tega, 



30

da sledi ena stvar drugi, temveč da sledi eno 
ime neke stvari drugemu imenu tiste stvari 
(46).«

To se kaže tudi, ko Hobbes omenja zmoto: 
»Zmota pa je tedaj, ko na primer pričakujem 
nekaj, česar ne bo, ali domnevam nekaj, česar 
ni bilo (28).« 

Čeprav torej Hobbes razum opredeli kot raču-
nanje in si predstavlja sklepanje po vzoru na 
aksiomatsko metodo (kot smo razvili zgoraj), 
zaradi česar bi mu racionalisti ploskali, pa s svo-
jim pragmatizmom nasprotuje objektivističnim 
teorijam resnice, ki so v temelju racionalistične 
in katerih bistvo je, da je resnica stvar objektiv-
ne realnosti. Seveda, kdo se ne bi strinjal, da je 
resnica neodvisna od subjektivnih mnenj posa-
meznikov. Toda objektivistične teorije, zoper 
katere nastopa Hobbes, trdijo tudi, da imajo 
ljudje neposreden dostop do te resnice – če so 
le njihove razumske zmožnosti dovolj razvite. 
Spoznanje objekta je torej vselej možno, toda 
odgovornost, da ga subjekt tudi dejansko dose-
že, je položena na sam subjekt. Pri Platonu, 
denimo, je resnica dostopna maloštevilnim 
umsko in duhovno visoko razvitim izbrancem, 
ki so sposobni izjemnega samoobvladovanja. 
Recimo, da bi snemali reklamo za priročne 
torbe. Dogajanje bi postavili v šolo mojstrov 
borilnih veščin, ki do te mere obvladajo svoje 
telo in duha, da si lahko izpahnejo vse sklepe 
in se zložijo v torbo, v kateri nato hibernirajo 
več mesecev. Najboljše za hibernacijo in razvoj 
samoobvladujočega subjekta so seveda torbe 
podjetja, ki ga reklamiramo. Še ena reklama, 
tokrat za elitno zasebno šolo. V tej šoli se 
učenci z nam navadnim smrtnikom neznanimi 
duhovnimi vajami do te mere obvladajo in si 
izostrijo umske zmožnosti, da lahko neposre-
dno uzrejo vse zakone narave in družbe (Platon 
bi rekel Ideje). Šola jih usposobi za dojemanje 
objektivne resnice. In še ena reklama, tokrat 
za podjetje Platon Tours v multiverzumu. Ta bi 
oglaševala turistični obisk vesolja, ki je Dobro, 
tako dobro, da lahko v njem z umom neposre-
dno umete resnico. 

Hobbes bi vse te reklame zavrnil. Po njegovem 
so objektivistične teorije resnice lažne, ker si 
samo domišljajo, da govorijo pravilno, se pravi, 
da izhajajo iz jasnih definicij imen, ki bi jih naj 
neposredno uzrle. Imena, iz katerih izhajata 
srednjeveška znanost in metafizika, nikakor 
niso jasne definicije, in »če prvi temelj takšnega 
diskurza niso definicije ali če definicije niso 
pravilno združene v silogizme, potem je konec 
ali sklep […] mnenje, namreč o resnici nečesa, 
kar je bilo izrečeno, vendar včasih v absurdnih 
in nesmiselnih besedah, ki jih ni mogoče razu-
meti (46)«.

Kdor bi jim verjel, bi po njegovem trošil čas, 
»podobno kot ptice, ki v zaprto sobo zaidejo 
skozi dimnik in nato obletavajo svetlobo zaste-
kljenega okna, saj nimajo dovolj pameti, da bi 
vedele od kod so prišle (28)«. Jasne definicije 
imen so, kot smo omenili zgoraj, za Hobbesa 
izjemno pomembne, saj napačne definicije ljudi 
zapeljejo – tako kot slepa šolska učenost, ki jo 
ves čas kritizira – v »neresnična in nesmiselna 
prepričanja, ki so kriva, da se ljudje, ki se učijo 
iz avtoritete knjig, in ne iz lastnega premisleka, 
znajdejo tako nižje od stanja nevednežev, kot so 
ljudje z resnično znanostjo nad njim (29)«.

Človeška zmožnost reduciranja posledic stvari 
na splošna pravila oziroma uporabljanja raču-
nanja ali varčne oblike razuma na vseh stvareh 
je po njegovem vselej v nevarnosti. Ni treba 
veliko, da postanemo podvrženi absurdnostim, 
ki jim, kot smo pravkar videli, podleže tisti, ki 
svojih izvajanj (računanj) ne začenja »z definici-
jami ali razjasnitvami imen, ki jih bo uporabljal 
(34)«. Hobbes našteje kar nekaj vzrokov, zaradi 
katerih ljudje govorijo v prazno. Na primer: 
imena za telesa pripišejo akcidencam, imena za 
akcidence teles zunaj nas pripišejo akcidencam 
naših teles, na pamet se naučijo imena, ki jih 
širijo šole, čeprav ta imena ne pomenijo ničesar 
(s čimer spet kritizira sholastike in metafizike) 
itd. 

Skratka, znanost, ki ne temelji na jasnih defi-
nicijah besed (imen), je slepa. Tisti, ki takšni 



31

znanosti zaupajo »slepo sledijo slepcem (36)«. 
Podobni so človeku, »ki zaupa lažnim pravilom 
mojstra mečevanja in oholo pristopi k naspro-
tniku, ta pa ga pokonča in poniža (prav tam)«.

To pomeni, da je treba definicije imen vedno 
znova preiskovati, če naj bo spoznanje verodo-
stojno. Biti moramo pozorni, ali tisto, kar ime-
nujejo imena (telesa, lastnosti, besede, govori), 
obstaja ali ne. Če namreč nekaj ne obstaja in je 
le plod domišljije, tedaj je ime za to le prazen 
zvok (30). Poleg tega mora biti metoda izpelje-
vanja iz osnov (imen) k trditvam (silogistično 
sklepanje) urejena, če hočemo govoriti o znanju 
in znanosti.

Se pravi, Hobbes po eni strani govori o razumu 
kot mentalnem računanju, o razumu kot varčni 
obliki mišljenja, v kateri se varčuje s časom in 
krajem (kontekstom), po drugi strani pa doje-
ma znanost zelo pragmatistično. V tem doje-
manju ni znanost nič drugega kot »spoznanje 
posledic [imen] in odvisnost enega dejstva od 
drugega, s katerim na podlagi tega, kar lahko 
naredimo trenutno, vemo, kako kdaj narediti 
nekaj drugega ali kaj podobnega (35)«. 

Še o težavah Hobbesove epistemologije 

O tem nasprotju lahko razmislimo še iz dru-
gega zornega kota s pomočjo vprašanja: ali je 
Hobbes ločil med deduktivnim in induktivnim 
sklepanjem? Težava je tale: Hobbesova varčna 
oblika mišljenja je, kot smo rekli, deduktivna. 
Deduktivni sklepi so popolnoma gotovi, zna-
čilni so za matematiko in logiko. Hobbesov pri-
mer: »Če je za lik dokazano, da je krog, potem 
ga bo vsaka ravna črta skozi središče razdelila 
na dva enaka dela (57).« Ta trditev je jasna in 
razločna, če uporabimo Descartesovo merilo 
resničnosti. Hobbes si želi, da bi bili tudi sklepi 
o dejstvih (narave in družbe) podobno jasni in 
razločni kot so silogistična sklepanja ali sklepi, 
izpeljani iz matematičnih aksiomov. Sklepanja, 
ki temeljijo na srednjeveški znanosti (teologiji, 
metafiziki), so po njegovem daleč od tega, saj 
so vprašljive že njihove temeljne postavke. 

Hobbes je želel preseči samovoljnost metafizič-
nih postavk (definicij imen) in sklepanj, ki so 
iz teh postavk sledila, z zanašanjem na čutno 
izkustvo. Čutna spoznanja so po njegovem 
gotova, »kot takrat, ko vidimo storjeno dejanje 
[…]; in to je spoznanje, ki se ga zahteva od priče 
(prav tam)«. Temelji njegove znanosti so bili 
torej zasnovani na čutnih, izkustvenih opazova-
njih ljudi in družbe. Svojo znanost je gradil na 
postavkah, do katerih se je dokopal v izkustvu 
in za katere je menil, da so gotove. Toda takšno 
sklepanje je samo na videz podobno silogistič-
nim sklepom ali matematičnemu sklepanju, ki 
sloni na aksiomih. 

Neka trditev, ki izhaja iz čutnega izkustva, naj 
se nam zdi še tako nedvoumna, ni nikoli enako 
gotova kot kakšen aksiom. Logiki pravijo, da na 
izkustvu temelječi stavki niso veljavni, kar je 
isto, kot če rečemo, da niso 100-odstotno goto-
vi. Osnovne razlike med deduktivnimi in induk-
tivnimi sklepi je lepo izpostavil David Hume v 
18. stoletju. Po njegovem so deduktivni sklepi 
intuitivno in demonstrativno popolnoma goto-
vi. Intuitivno dojamemo aksiome (recimo, če 
dvema enakima daljicama dodamo isto, bosta 
dolžini obeh enaki), demonstrativno pa izreke 
(ko dokažemo Pitagorov izrek). Izkustveni skle-
pi niso nikoli 100-odstotno gotovi. Deduktivne 
stavke dokazujemo a priori, tj. brez naslanjanja 
na izkustvo. Pri izkustvenih sklepih se moramo 
nasprotno zanašati na izkustvo. Zgolj z logiko, 
pravi Hume, ne bi nikoli mogli spoznati, da 
se lahko v vodi zmočimo. To nam povedo šele 
izkušnje. In slednjič, če se pri matematičnem 
dokazovanju zmotimo ali začnemo dokazovati z 
napačno hipotezo, bomo nujno končali v logič-
nem protislovju. Za izkustvene sklepe to nikoli 
velja, napačni izkustveni sklepi niso v resnici 
nikoli logično protislovni, pač pa le napačni. 

Deduktivne sklepe torej odlikujejo drugačne 
lastnosti kot induktivne. Če bi želeli, da nam 
naš android pomaga pri matematiki, nato pa 
še pri fiziki, bi mu morali naložiti dva opera-
cijska sistema: enega za logično-matematične 
(deduktivne) sklepe in enega za sklepanja pri 



32

vseh drugih šolskih predmetih. Hobbes tega ni 
upošteval. Samovoljne metafizične postavke, s 
katerimi metafiziki začenjajo razvijanje svojih 
dokazov, včasih upravičeno zamenja z enostav-
nimi izkustvenimi stavki, toda zaradi tega vse-
eno ne more misliti, da so ti izkustveni stavki 
nedvoumni in da lahko na njihovi podlagi gradi 
deduktivne silogistične zgradbe (znanstvene 
teorije). Res je sicer, da se tega občasno zaveda 
in zahteva, da je treba definicije imen (začetne 
postavke) nenehno preverjati, toda pri tem 
preverjanju marsikaj spregleda, zlasti to, da 
čutno izkustvo ni nikoli povsem neopredeljeno. 
Rečeno drugače, izkustveni stavki so vselej 
izrečeni v točno določenem zgodovinskem kon-
tekstu, zato jih prežemajo interesi, ki govorcem 
teh stavkov niso nujno razvidni. Zato tudi lahko 
razberemo v Hobbesovi teoriji interese, ki se jih 
ni zavedal. 

Hobbesova epistemologija in interes 
porajajočega se meščanstva

Posvetimo se zdaj nekoliko podrobneje vpra-
šanju interesov, vpisanih v Hobbesove besede. 
Trdimo, da lahko v ozadju Hobbesove teorije 
opazimo interese porajajočega se meščanskega 
razreda, ki je za svoje poslovne dejavnosti 
potreboval predvidljivo družbeno in gospodar-
sko okolje. V Hobbesovem času so bile zaradi 
državljanske vojne (parlament proti kralju, ver-
ski spori itd.) družbene in gospodarske razmere 
nepredvidljive. 

Družba je predvidljiva, ko lahko človek iz 
enakih vzrokov proizvede enake učinke, in to 
ne le enkrat, pač pa vselej. Ne nazadnje je v 
takšnih razmerah mogoča tudi raba (družbene) 
znanosti, kakor jo pojmuje Hobbes. Zgoraj smo 
videli, da po njegovem naloga znanosti ni le 
(teoretično) raziskovanje medsebojne odvisno-
sti dejstev, temveč tudi (praktična) proizvodnja 
enakih učinkov na podlagi enakih vzrokov. Cilj 
takšne pragmatistično naravnane znanosti je 
prilaščanje moči, ki ljudem omogoča doseganje 
prihodnjega dobrega (59).

Toda doseči takšno moč po Hobbesu ni eno-
stavno. Moč, po kateri hlepi meščanski razred, 
je mogoče doseči le s pomočjo kolektiva, ki ima 
hierarhično strukturo. Po njegovem so temu 
napoti posamezniki, ki vsak zase prav tako hle-
pijo po moči. A drugače niti ne morejo, saj je ta 
težnja vgrajena v njihovo naravo: 

»Zato najprej postavljam za splošen vzgib vsega 
človeštva stalno in nemirno željo po vedno 
novih močeh, ki se konča šele s smrtjo (66).« 

Bogastvo, čast, poveljevanje (67) – po njegovem 
so to oblike moči – pehajo ljudi v tekmovanje, 
sovražnost in vojno. Toda v človeško naravo 
so vsajene tudi druge strasti – želja po lagodju, 
čutnem ugodju, po spoznanju, miroljubnih 
veščinah – zaradi katerih se ljudje nagibajo k 
poslušnosti skupni oblasti. 

Po Hobbesu si torej človek že po naravi priza-
deva za moč, hkrati pa ima pravico, da to moč 
»uporablja, kot se mu zahoče, za ohranjanje 
lastne narave, se pravi lastnega življenja, in da 
posledično stori vse, kar po lastni presoji in 
razumu dojame, da je najprimernejše sredstvo 
za to (84)«. Glede na zgoraj rečeno omenimo, 
da vidi Hobbes v teh postavkah postulate svoje 
logike in razvijanja znanosti (tj. varčnega nači-
na mišljenja). 

Katera dejanja najbolj ohranjajo življenje in 
najbolj povečajo moč? Po Hobbesu to ni pre-
prosta stava na vojno in zmago nad drugimi. 
Razumski premislek pokaže, da je odnos med 
vzroki in posledicami zapleten, razkrije namreč, 
da je za ohranjanje življenja in povečevanje 
moči učinkovitejše upoštevanje pravil (Hobbes 
ta pravila poimenuje naravni zakon). Naravni 
zakon je nekaj, kar človeka veže, obvezuje, da 
nekaj stori ali se nečesa vzdrži. Zakon človeku 
prepoveduje »početi to, kar je uničujoče za 
njegovo življenje ali kar mu jemlje sredstva 
njegovega ohranjanja, in izpuščati to, s čimer 
lahko po svojem mnenju najbolje ohrani svoje 
življenje (85)«.



33

Razumen premislek pokaže, da je za človeka 
(ohranjanje življenja, svobode in moči) najbo-
lje, da odloži svobodo, ki mu jo daje naravna 
pravica, in si »prizadeva za mir, kolikor lahko 
upa, da ga bo dosegel (prav tam)«. Odložiti 
mora pravico do vsega in »se sprijazniti s toliko 
svobode nasproti drugim ljudem, kot bi je sam 
dovolil drugim nasproti sebi (prav tam)«.

Človek, pravi Hobbes, odloži svojo pravico 
tako, da jo načrtno prenese na drugo osebo ali 
na skupino oseb. To ni isto, kot če bi se pravici 
odrekel, saj v tem primeru ne bi vedel, komu 
to dejanje koristi. Prenos pravice torej predpo-
stavlja osebno korist: nekdo pravico prenese 
zaradi lastnega dobrega. Bil bi neumen, če bi se 
pravici odrekel, ne da bi mu to koristilo. Poleg 
tega mora biti prenos pravic vzajemen – opra-
viti ga morajo vsi. Razumnemu in vzajemne-
mu prenosu pravic na nekoga drugega pravi 
Hobbes pogodba. 

In prav sklenitev takšne pogodbe je bila v 
interesu porajajočega se meščanskega razreda, 
saj omogoča njegovim pripadnikom dobro 
življenje (kot so si ga predstavljali). To seveda 
pomeni, da znanost (znanstvena raba razuma) 
in politična skupnost (ki se porodi iz razumne-
ga premisleka) služita temu (materialistične-
mu) namenu – obvladovanju (človeške) narave 
in (družbenega) okolja zaradi pridobitve moči. 
Če bi razum (v svoji varčni obliki) stremel h 
kakšnemu drugemu cilju, tedaj po Hobbesu ne 
bi bil razumen, ne bi bil varčen, temveč potra-
ten. 

Hobbes seveda še ni mogel sprevideti, zakaj 
je zares potratna prav ta varčna oblika razu-
mnosti, ki ni nič drugega kot izraz materialnih 
interesov meščanskega razreda, ki se je porajal 
v njegovem času. Takrat je ta razred še lahko 
svoj lastni interes dojemal kot interes vsega 
človeštva, medtem ko je danes dovolj očitno, 
da obstaja razlika med obvladovanjem narave 
in okolja, ki služi občim interesom človeštva, 
in obvladovanjem narave in okolja, ki služi le 
interesom enega samega družbenega razreda 

ali celo njegovega ožjega dela.

A v Hobbesovem času je bil ta, z današnjega 
zornega kota partikularen interes, nov in vseka-
kor napreden. Hobbes je, kot smo omenili, pisal 
med državljansko vojno (1642–1651), v času, 
ko je fevdalizem razpadal in ko je meščanski 
razred s svojimi dejavnostmi (trgovina, obrt, 
zastavljanje kapitala itd.) začel širiti svoj vpliv. 
Trgovci, lastniki finančnih sredstev in izobra-
ženci so se bili prisiljeni soočiti s samovoljno 
oblastjo kralja in zemljiških gospodov, hkrati 
pa je bil njihov primarni interes preprečitev 
vsesplošnega kaosa (anarhije), ki je bil posle-
dica tega soočenja in ki ni naklonjen porajanju 
trgov in podjetniškim dejavnostim. Zaradi 
strahu pred anarhijo Hobbesov prenos pravic 
in posledična družbena pogodba stavita na 
absolutno oblast in ne na parlament, kajti le 
močna oblast lahko vzpostavi pogoje kapitali-
stične tržne družbe, kamor poleg trga sodijo še 
individualizem (osnovna enota družbe je posa-
meznik z interesi in željami), pogodbena oblast 
(pogodbeni odnosi in zaslužnost v nasprotju z 
božanskim pravom kraljev in dednimi nazivi), 
pravica do življenja in lastnine (v nasprotju s 
samovoljo fevdalcev), omejitev moči cerkve (v 
službi zemeljskih in ne onostranskih ciljev) itd. 

Povzemimo: Hobbes si z idejo prenosa oblasti 
prizadeva za vzpostavitev pogojev, ki bi omo-
gočili razmah novega kapitalističnega razreda 
in ob zori kapitalizma je lahko takšne pogoje 
vzpostavila le močna, nedeljena oblast. Prav 
ta močna oblast bi predstavljala moč novega 
razreda in bi prispevala k zatonu fevdalnih 
privilegijev. 

Kritika 

Pragmatistična ni le Hobbesova znanost, tem-
več tudi njegovo pojmovanje moči. Maloprej 
smo omenili, da po njegovem človeško bitje 
poganja nenehno hlepenje po moči, kar je razu-
mljeno kot nekakšno naravoslovno dejstvo, 
kot lastnost človeške narave, kot postulat. Iz te 
Hobbesove postavke (definicije človeka) sledi 



34

približno takšno sklepanje: če je hlepenje po 
moči naravoslovno dejstvo, tedaj bi se zaman 
zavzemali za drugačno družbo, v kateri bodo 
ljudje sodelovali zaradi medsebojne skrbi in 
solidarnosti. Kaj reči ob tem? Hobbes gradi 
svojo politično znanost na postulatih, za katere 
verjame, da so resnični. Formalno gledano je 
morda njegovo sklepanje na podlagi teh postu-
latov dobro, toda težava je v postulatih samih. 
Postulat, po katerem človek hlepi po moči, 
ker je človek, spregleda, da so lahko na videz 
prirojene lastnosti človeške narave v resnici 
pridobljene zaradi družbenih okoliščin. S tem 
spremeni družbeno lastnost (ki je podvržena 
spremembam) v naravno (ki je ni mogoče 
enostavno spremeniti). To logično zmoto lahko 
s pomočjo marksovskega besednjaka poimenu-
jemo fetišizem, v kolikor ta pojem ne označuje 
le ideje, da ljudje odnose med ljudmi zmotno 
obravnavajo kot odnose med stvarmi, temveč 
tudi, da družbena dejstva zmotno obravnavajo 
kot naravna. 

Zgoraj smo nakazali, da iz tega zmotnega skle-
panja sledijo konkretna praktična prizadevanja. 
Težava ni v tem, da ta sklep zgolj nasprotuje 
vsakršnemu idealizmu, temveč tudi, da praktič-
no odvrača od slehernega poskusa predrugače-
nja družbe v imenu pravičnejših, egalitarnejših 
idej. Tako Hobbes iz hlepenja po moči (če ga že 
ni mogoče odpraviti) naredi sredstvo za vzpo-
stavljanje stabilne tržne družbe. Poskuša ga 
preoblikovati, kanalizirati, usmeriti v zaželeno 
smer. Moč posameznika želi povezati z močjo 
suverena. Kako to napravi?

Po njegovem vsak posameznik poseduje določe-
no moč (moč mišic, intelekta, drugih talentov, 
družbenega položaja, premoženja itd.). Hkrati 
postavi, da so si posamezniki med seboj precej 
podobni. Ob tem trdi še (na podlagi opazovanj), 
da ljudje tekmujejo za materialne vire (zlasti v 
razmerah pomanjkanja). Sledi sklep, da tekmo-
valnost vodi v boj vseh proti vsem, v kaos. 

»V takšnem stanju ni prostora za podjetnost, 
saj so njeni sadovi nezanesljivi, in zatorej ni ne 

kultivacije zemlje, ne pomorstva, ne rabe blaga, 
ki ga je mogoče uvoziti po morju, ne prostornih 
stavb, ne orodij za premikanje in odstranjeva-
nje stvari, ki potrebujejo veliko sile, ne znanja o 
površju Zemlje, ne merjenja časa, ne umetnosti, 
ne književnosti, ne družbe, a sta, kar je najslab-
še od vsega, stalen strah in nevarnost nasilne 
smrti, človekovo življenje pa je samotno, 
bedno, umazano, surovo in kratko (83).«

Kanalizirana moč, tj. moč suverena, prepre-
či kaos, prepreči vojno vseh proti vsem in 
vzpostavi pogoje gospodarskega razcveta ter 
zavaruje posameznikovo življenje in lastnino. 
Posameznikov odnos do moči je tako posredo-
van; do moči se dokoplje tako, da se odpove 
lastni moči. Življenje postane srečno, družabno, 
bogato in dolgo, ko posameznik svojo moč 
delegira na suverena. Takšen suveren je po 
Hobbesu tudi legitimen. 

Še enkrat, logiko v ozadju teh sklepov preveva 
pragmatizem: razum je kot takšen preračunljiv. 
Bolje močna oblast kot »stalen strah in nevar-
nost nasilne smrti«. Suveren, ki zagotavlja 
varnost in red, kaže na to, da meščanske družbe 
na splošno ne zanima samoudejanjenje posa-
meznikov, temveč ohranjanje miru kot pogoja 
tržnih transakcij. Vrednost posameznika posta-
ne premo sorazmerna z njegovim prilagajanjem 
tržno naravnanemu družbenemu redu (stabil-
nosti sistema).

Takšen pragmatizem je seveda problematičen. 
Hobbes tega verjetno ni mogel uvideti. To je 
postalo razvidno šele v nadaljnjem razvoju 
tržne družbe in posebno v času, ko je postalo 
očitno, da je tržna družba pravzaprav mit. 
Sklicevanje nanjo v imenu miru oziroma 
kasnejše razsvetljensko povezovanje miru in 
tržne družbe (pri Voltairu, Smithu in drugih) 
se je izkazalo za mit. V resnici je šlo za moč in 
oblast elite meščanskega razreda. Tega sloja 
– kot rečeno – ne zanima samoudejanjenje 
posameznikov, njihove pravice, njihova svobo-
da; (danes se je) povprečnemu posamezniku 
dovoljeno realizirati le v mejah potrošniške 



35

družbe. V mejah, ki jih je začrtal vodilni razred 
s svojo močjo. Svoboda da, a ne svoboda pri 
izbiri načina življenja – to je že bilo izbrano, tu 
ni alternative – temveč svoboda konzumenta 
(recimo pri izbiri pretočnih vsebin).

Gledano z današnjega zornega kota se Hobbes 
moti, ko hlastanje po moči razume kot naravno 
lastnost človeškega rodu. Hlastanje po moči ni 
izraz nekakšne univerzalne človeške narave, 
temveč izraz lastnosti skupine ljudi v točno 
določenem času in kraju. 

Dileme
Preden sklenemo, omenimo, da se ob takšnem 
branju zastavlja veliko vprašanj. Tudi za sam 
poskus povezave nekega časa in zanj značilnih 
sprememb v oblikah mišljenja se zdi, kot da 
izhaja iz nekakšnih samoumevnih postula-
tov. Kaj naredi takšno branje prepričljivo? Je 
dovolj, da ga opremimo s številnimi primeri in 
umestimo v mrežo pojmov, ki se medsebojno 
podpirajo? To verjetno še ne dokazuje njegove 
resničnosti. 

Kaj pa plodnost? V mislih imamo interpreta-
tivno plodnost. Neka teza pogosto omogoča 
zanimivo interpretacijo kakšne druge teze, ki je 
pred tem ni bilo mogoče prepričljivo interpreti-
rati. To zelo dvigne ugled prvotne teze.

Na primer. Zgornji sestavek vidi velik pomen v 
pojavu varčne oblike mišljenja in izključevanju 
vsega drugega kot potratnega. Poanta varčne 
oblike mišljenja, če jo postavimo v kontekst, je 
varčevanje s človeškimi zmožnostmi. Ena oblika 
takšnega varčevanja je varčevanje s svobodo 
izbire in lastnimi zmožnostmi. To nadalje pome-
ni, da bo sebstvo pri ljudeh, ki so podvrženi 
takšnemu varčevanju, šibkejše. Če zdaj rečemo, 
močnejše kot je sebstvo, močnejša je njegova 
notranja organizacija, jasno sledi, da ljudje s 
šibkim jazom niso zelo (notranje) organizirani 
(enotni). Na tej točki lahko – tako vsaj storita 
Horkheimer in Adorno – vključimo Kanta in 
po njegovem zgledu trdimo, da se organizira-
nost (enotnost) navzven kaže skozi urejanje 

prostora, notranja enotnost pa skozi urejanje 
časa. Sledi sklep: ko sebstvo zaradi različnih 
dejavnikov postane šibko, se to kaže kot zdrs v 
zaporedje pustolovščin. Te se namreč dogajajo 
v prostoru (kot nizanje prizorišč). Notranjost 
junakov, ki se podajajo v pustolovščine, posta-
ne manj pomembna, ni več v sebi sklenjena, 
enotna, temveč je razpršena. Če to sprejmemo, 
bi lahko pojav modernega romana (J. Joyce, V. 
Woolf, T. Mann, M. Proust itd.) z vsemi njego-
vimi slogovnimi prijemi (notranji govor itd.) 
pojasnili kot nekakšen stranski proizvod liberal-
ne faze kapitalizma; faze, ko je bila notranjost 
junakov (svobodnih podjetnikov) modernega 
časa še najbolj izrazita. Moderni roman lahko 
vidimo kot labodji spev, spomenik, vrhunec 
dobe, ko je vrhunec doživelo tudi samo sebstvo. 
Nato je kulturo močnih posameznikov zame-
njala množična kultura, ki si je za svoj temeljni 
izraz izbrala filmski medij, katerega vrhunec 
predstavljajo Spielbergovi in drugi pustolovski 
filmi, kjer se junaki podajajo v pustolovščine in 
se selijo s kontinenta na kontinent. 

Zdi se, da je mogoče takšno interpretacijo nada-
ljevati v nedogled. Zato postane aktualno vpra-
šanje ovrgljivosti, ki je za mnoge merilo resnice 
neke trditve? Ideja je preprosta: če neka trditev 
ni ovrgljiva, ni znanstvena. Seveda zgolj to, da 
je trditev znanstvena, še ni dokaz njene resnič-
nosti. Neki stavek (tudi ta, ki povezuje okoli-
ščine s spremembami v mišljenju) je morda 
resničen, čeprav ga ni mogoče nedvoumno pre-
veriti? Primer. Zgoraj smo videli, da Hobbesov 
suveren vzpostavi pogoje za gospodarski raz-
cvet. V takšnih pogojih lahko dejansko obstaja 
obdobje, ki nekaterim posameznikom omogoča 
osebni razvoj, s čimer prerastejo zgoraj ome-
njeni pragmatizem in začnejo zavestno vlagati 
v osebni razvoj (svobodo duha, kulturo, pisme-
nost), pri tem pa se ne ozirajo na materialistič-
ne skrbi. Zgodovinski primer: malodane vsi 
člani Frankfurtske šole so bili sinovi uspešnih, 
podjetnih staršev. Ti so uspeli v liberalni fazi 
kapitalizma, nato pa so financirali prizadevanja 
svojih sinov in omogočili finančno neodvisnost 



36

Inštituta za družbene raziskave. 

In še en primer. Rekli smo, da je moderni 
roman stranski produkt v razvijanju subjekta, 
ki mu je sicer naložena varčna oblika mišljenja. 
Takšen subjekt po predpostavki naj ne bi stre-
mel k duševnemu bogastvu. Toda z uveljavitvijo 
družbene pogodbe je celo po Hobbesu življenje 
mirno in bogato in odprto za razvoj kulture, 
kar kaže, da čeprav naj subjekt nečesa ne bi 
počel, vseeno ustvarja pogoje, da to počne. To 
kaže, da je človeško bitje v zgodovini podvrže-
no trendom, ki se lahko med seboj izključujejo. 
Ideja družbene pogodbe, kot jo razume Hobbes, 
je po eni strani pragmatična, deluje kot funk-
cija subjekta, ki je prisiljen varčevati s svojimi 
močmi, po drugi strani pa ta ideja vzpostavlja 
pogoje za odpravo lastne funkcije. 

Če to premislimo, pridemo do sklepa, da dia-
lektična logika, ki je občutljiva na protislovja, 
nasprotuje ideji ovržbe, ki jo zagovarjajo pred-
vsem logično-analitične smeri filozofiranja. Z 
vidika logike ovržbe (falsifikacije) je dialektična 
logika nevzdržna, saj je z njeno pomočjo vselej 
mogoče neko ovržbo rešiti z ad hoc hipotezami. 
A prav te dopolnitve z vidika dialektične logike 
sploh niso ad hoc, temveč so lahko upravičene. 
Z vidika logike ovržbe predstavlja obdobje, v 
katerem se pojavljajo posamezniki, ki vlagajo 
vase in nasprotujejo varčevanju s svojimi notra-
njimi zmožnostmi (obdobje, v katerem vznike 
umetnost, kakršna je moderni roman), ovržbo 
trditve, da sta za kapitalistični družbeno-eko-
nomski red značilna pragmatizem in varčevanje 
z močmi in zmožnostmi posameznika. Z vidika 
dialektične logike pa to ni protislovno. Z vidika 
te logike je že samo pristajanje na logiko ovržbe 
izraz osiromašenja, krčenja mišljenja posame-
znikov, nezavednega in preventivnega ome-
jevanja misli. Z vidika logike ovržbe je takšna 
trditev skrajno neznosna. Podobna je konceptu 
odpora v psihoanalizi. V psihoanalizi je odpor 
eden temeljnih pojmov, toda z vidika logike 
ovržbe omogoča, da vsako kritiko psihoanalize 
okarakterizira kot odpor.



Mare Štempihar

Sokratski učitelj in sokrat-
ska metoda
Besedno zvezo »sokratska metoda« je uporabil 
nemški filozof in pedagog Leonard Nelson 
v predavanju iz leta 1922. V njem je metodo 
opisal na konceptualni in pedagoški ravni. Ko 
bomo torej v nadaljevanju govorili o sokratski 
metodi, se bomo navezovali na Nelsonovo 
predavanje, a bomo ob tem opozorili tudi na 
nekatere razlike in mesta, kjer se naše razume-
vanje (in uporaba) idej sokratskega pedago-
škega zgleda razlikuje od Nelsona in tradicije, 
ki izhaja iz njegovega dela. Nelsonov pristop 
(ki ga nadaljuje Gustav Heckmann) bomo v 
naslednjem poglavju uporabili kot zasnovo za 
učno uro, kjer bomo pokazali, kako smo načela 
sokratske pedagogike po metodi nemškega 
misleca uporabili v praksi. S tem bi radi prika-
zali, kako je sokratsko metodo (v tem ožjem 
pomenu, kjer gre za prav specifičen pristop 
k poučevanju) mogoče uporabiti v razredu. 
Hkrati pa bo naš poudarek ta, da je o sokratski 
pedagogiki mogoče govoriti tudi širše, kjer ne 
gre toliko za posebno zgradbo pouka, kot gre za 
sledenje nekaterim načelom, ki jih Nelson sicer 
tudi upošteva, niso pa značilna samo za njegovo 
pedagoško delovanje. Naši praksi bližje je upo-
raba sokratske metode v tem širšem pomenu, ki 
torej ne implicira, da bi moral biti pouk v celoti 
zgrajen kot sokratski dialog (ki ga Nelson posta-
vi nasproti učiteljevemu nastopu ex cathedra, 
pa tudi nekaterim drugim »standardnim« obli-
kam poučevanja/študija filozofije, kot je na pri-
mer delo z besedili), temveč gre bolj za to, da le-
ta postane stalnica, ki jo učitelj skupaj z učenci 
prakticira v sklopu učnih ur (lahko tudi kot del 

učne ure, ki dopolnjuje druge načine dela, npr. 
branje, poslušanje razlage, seminar …). 

Začetno spraševanje o napovedani temi nas bo 
vodilo v sledeči smeri: ko govorimo o sokratski 
pedagogiki in o sokratskem tipu učitelja, o 
čem pravzaprav govorimo? Kako je mogoče 
poučevati skladno s sokratskim izročilom? Kako 
poučujeta sokratska učiteljica in učitelj? Kaj je 
pravzaprav tisto, kar poučujeta? 

Če rečemo, da poučujeta filozofijo na sokratski 
način – ali nismo tukaj srečali paradoks? Ali 
je Sokrat poučeval filozofijo? Če bi jo, ali ne 
bi to pomenilo, da je imel znanje o filozofiji, 
ki ga je prenašal naprej? Toda ravno to se zdi 
jedro njegovega spora s sofisti: ti so poučevali 
(domnevno modrost), medtem ko Sokrat trdi, 
da ni ničesar, o čemer bi lahko poučeval druge, 
saj sam nima nobene vednosti (in je ravno v 
tem modrejši od tistih, ki pri ljudstvu veljajo 
za modre). Kako bi bilo mogoče filozofijo pou-
čevati na sokratski način? In še: kako bi bilo 
mogoče karkoli poučevati na sokratski način? 
Če naše spraševanje navežemo na besedno 
zvezo učiti misliti (saj naj bi bilo prav to tisto, 
kar pripisujemo tudi zgodovinskemu Sokratu), 
v kakšnem pomenu je učiti misliti mogoče ena-
čiti s poučevanjem filozofije? Je učiti misliti isto 
kot poučevati filozofijo ali pa gre za dve različni 
dejavnosti: prva bi sledila Sokratu, kjer strogo 
vzeto ne gre za poučevanje kot transmisijo 
znanja, druga pa bi bila bližje akademskemu 
pristopu, kjer učitelj predvsem predava, učenci 
pa poslušajo in delajo zapiske o povedanem?

Za Sokrata je bilo rečeno, da ni ničesar učil in 
da je bistvo njegovega delovanja spodbujanje 
k mišljenju – bistvo Sokratove pedagogike (če 
nekaj takšnega obstaja) je namreč, da vednost 
ali znanje nastane iz dialoga. Torej ne gre za 

Didaktika filozofije

37



38

Sokratovo znanje, ki bi se prenašalo k učencu, 
niti učenčevo znanje, ki naj bi bilo nekako že 
v njem in bi ga učitelj spravil na plan (čeprav 
Platon včasih uporablja takšno metaforo, ki jo 
še podkrepi z babiško prispodobo).

Ob teh uvodnih razmislekih še ena opomba. Iz 
opisov Sokratovega življenja in vedenja lahko 
sklepamo, da Sokrat ni bil profesor oz. predava-
telj, čeprav je vsaj iz Platonovih dialogov razvi-
dno, da je tudi sam poslušal govore in prebiral 
besedila, pa čeprav jih je pogosto problemati-
ziral (npr. Homerja v Državi). Zato se morda 
na prvi pogled zdi nekoliko nenavadno, da o 
sokratski metodi govorimo v šolah, kjer filozofi 
delujejo kot učitelji, ki pred učenci nastopajo 
tudi kot razlagalci (če bi opazko še zaostrili, bi 
lahko rekli, da je sledeč Sokratovemu zgledu 
sama institucionalizacija filozofije – z vsemi 
njenimi rituali: poučevanjem, preverjanjem in 
ocenjevanjem – nekaj nemogočega ali nezasli-
šanega, nekakšna izdaja tega, kar je zastopal 
Sokrat).� 

Vendar samo dejstvo, kakšen je bil zgodovin-
ski Sokrat, za pojem sokratske pedagogike ni 
bistvenega pomena. Pomembnejše je, kako 
Sokratovo delovanje in mišljenje razumemo v 
okvirih pedagogike; ta je ustvarila lik sokrat-
skega učitelja, ki poučuje skozi dialog in s tem 
nastopa kot alternativa akademskemu predava-
telju (za katerega pa je dialog lahko tudi čisto 
postranskega pomena – skrčen na kratek čas ob 
koncu predavanja, ko imajo slušatelji priložnost 
postavljati vprašanja).

�  Če torej vztrajamo pri ideji sokratskega poučevanja, 
nas to vodi k ponovnemu razmisleku o pogojih možnosti 
poučevanja filozofije. Trdimo, da je poučevanje filozofije 
možno – a pod katerimi pogoji? Kako kot učitelji, ki posku-
šamo slediti sokratski pedagogiki, razumemo samo dejav-
nost poučevanja in kako razumemo filozofijo kot predmet 
našega poučevanja? (Ali ni problematično reči tudi to, da je 
filozofija predmet poučevanja? To bi pomenilo, da smo že 
odgovorili na vprašanje, kaj je filozofija, kar bi vodilo v nov 
paradoks, saj bi s tem kot filozofi trdili, da smo dokončno 
odgovorili na filozofsko vprašanje.)

Leonard Nelson o sokratski metodi in 
učenju umetnosti filozofiranja

Česa se učenci učijo od Sokrata (sokratskega 
učitelja)? Za začetni odgovor se bomo obrnili k 
formulaciji iz Nelsonovega spisa z naslovom O 
umetnosti filozofiranja (objavljen je bil leta 
1918): »Filozofska resnica je precej posebne 
vrste. Pri njej namreč ne gre za znanje, temveč 
za uvid. Ne osvojimo je z erudicijo, marveč s 
tem, da jo premislimo sami. Kar je mogoče pou-
čevati, zato ni toliko filozofija, kot je to ume-
tnost filozofiranja.« (Nelson 1949, 93)

Nelson v omenjenem predavanju na začetku 
razlikuje med dvema metodama: dogmatično 
in sokratsko, pri tem pa uporabi metaforo 
sestrstva. O sokratski metodi pravi, da so jo kot 
metodo »zavrgli in prezirali kot eno od pastork 
filozofije in zgolj njeno ime je bilo tisto, ki jo je 
obdržalo v bližini njene starejše – priliznjene 
in lahko vodljive – ljubljene sestre: dogmatič-
ne metode«. (Nelson 2008, 43) S tem naredi 
razliko med dvema – po njegovem mišljenju 
– nasprotujočima si pristopoma k filozofiji. Za 
prvi (dogmatični) pristop je značilno, da gre 
za poučevanje filozofije kot zgodovine idej (ali 
dejstev, »da ima ta ali katera druga oseba to ali 
ono za filozofsko resnico«), medtem ko je šele 
drugi (sokratski) pristop tisti, ki uči »umetnost 
filozofiranja«: »Sokratska metoda namreč ni 
učenje filozofije, temveč umetnost filozofiranja, 
ni učenje o filozofih, temveč umetnost spremi-
njanja učencev v filozofe.« (Prav tam)

Vendar pa se sokratska metoda, kot jo bomo 
razumeli sami, od Nelsonovega pojmovanja 
tudi razlikuje, saj v njegovi koncepciji vidimo 
določeno težavo. Ta se z naše perspektive 
pokaže, ko avtor povsem jasno razločuje med 
predavanjem in sokratskim dialogom kot 
dvema nasprotujočima si pristopoma. Zdi se, 
da mora učitelj izbrati med tem, ali bo poučeval 
»dogmatično« (torej s predavanjem) ali pa se 
bo posluževal sokratske metode, pri čemer 
avtor decidirano zapiše, da je samo slednja 
kot »posredovanje filozofskega vpogleda« ali 



39

»poučevanje umetnosti filozofiranja« filozofski 
pouk v pravem pomenu (kot »pouk v lastnem 
razmišljanju«). Nelson namreč meni, da bo 
pouk, kjer bo učenec poslušal predavanja o filo-
zofiji, tega prikrajšal za to, da bi lahko sam sle-
dil z razumevanjem. Skratka, učenec bo sledil 
učiteljevim razlagam, ne da bi se sam odpravil 
na pot odkrivanja filozofskih načel, o katerih 
posluša govoriti učitelja: »[K]dor na ta način 
predava filozofijo, jo obravnava kot znanost o 
dejstvih, ki se jih zapiše. Tako v najboljšem pri-
meru predava samo zgodovino filozofije. Kajti 
to, kar posreduje, ni filozofska resnica sama, 
temveč zgolj dejstvo, da ima ta ali katera druga 
oseba to ali ono za filozofsko resnico. Ker pa si 
s tem lasti pravico poučevanja filozofije, vara 
v bistvu sebe in svoje učence. Kdor želi resno 
posredovati filozofski vpogled, si lahko prizade-
va poučevati samo umetnost filozofiranja. Svoje 
učence lahko zgolj usmeri, da se sami odpravijo 
na naporno vzvratno pot, ki edina omogoča 
vpogled v načela. Če naj sploh obstaja nekaj 
takega, kot je filozofski pouk, potem je to lahko 
samo pouk v lastnem razmišljanju, natančneje: 
v samostojni uporabi umetnosti abstrahiranja.« 
(Nelson 2008, 48)

Z Nelsonom se bomo strinjali, da bi pouku, ki bi 
potekal izključno v obliki predavanj, manjkala 
bistvena komponenta, ne bomo pa povsem 
izključevali pomena predavanja v vodenju 
učencev pri razvijanju zmožnosti samostojne-
ga mišljenja. Problem bi lahko nastal zaradi 
pomanjkanja filozofsko relevantne vsebine: le 
redki učenci bodo povsem samodejno zmogli 
dolgo časa vztrajati v razvijanju spekulativnih 
idej, ne da bi v mišljenju zapadli v inercijo pri-
vajenosti na mnenja.

Naša teza bo, da med obema pristopoma ni 
nasprotja, kajti tudi za sokratski dialog je 
potrebna vednost, to pa učenci pridobivajo ob 
poglobljenem spoznavanju zgodovine filozo-
fije ali filozofskih perspektiv, ki so jih razvili 
pomembni avtorji iz zgodovine filozofske misli.

Trdimo torej, da ni v nasprotju z idejo sokratske 

pedagogike, če rečemo, da je del poučevanja 
filozofije tudi posredovanje znanja ali ukvarja-
nje s snovjo (kjer učenci poslušajo predavanja, 
prebirajo gradiva, sprašujejo in delajo zapiske). 
Če sokratski dialog vodi k preseganju posame-
znih mnenj, potem je tisto, kar pri tem služi 
kot orodje, ravno snov, ki so jo razpravljavci 
predelali v procesu študija. Drugače rečeno, 
kakovosten dialog nedvomno zahteva predho-
dni študij, saj brez tega mišljenje zelo pogosto 
(celo nujno?) ostane na ravni (nezadostno pre-
mišljenega) mnenja. Če je študij nujni pogoj za 
dialog, pa ni tudi že zadostni pogoj. Študiranje 
(prebiranje besedil, poslušanje predavanj) še 
ne pomeni nujno tudi kritičnega premisleka, 
kar je cilj sokratskega poučevanja.

Glede na povedano se zdi skladneje z idejo 
sokratske pedagogike, če rečemo, da poučevati 
filozofijo deloma pomeni tudi predavati filo-
zofijo (razlaga zgodovine idej), kot tisti sicer 
nujni del (kot rokodelec, ki bi si najprej izdelal 
orodje), ne pa tudi že cilj. 

»Pouk, v katerem učitelj ves čas predava, ni 
osredotočen na učitelja. Učitelj je osredotočen 
na snov in na učence. In učenci niso osredo-
točeni na učitelja, temveč – če je predavanje 
dobro – na samo snov, na stvar samo. Ko nam 
prst kaže Luno, ne gledamo prsta, temveč Luno. 
In se morda spominjamo samih sebe, kako 
smo s prstom kazali Luno ali jo zaman iskali na 
nebu. Vendar je res, da je dijake med uro dobro 
zaposliti s konkretno nalogo, čeprav samo 
zato, ker se bodo drugače zaposlili sami. Tudi 
predavanje jih zaposli – naloži jim poslušanje 
in razmislek o slišanem, a to zaposlitev je težko 
dolgo vzdrževati. Dijaki ji bodo največkrat sle-
dili le nekaj časa, zato predavanje ne more biti 
edini način njihove zaposlitve. Problem torej ni 
sámo predavanje, temveč to, kako pogosto in 
dolgo ga uporabljamo pri posamezni uri ter kaj 
z njim lahko dosežemo. Z njim lahko posredu-
jemo veliko vsebine, učinkovito kaj razložimo, 
manj uspešno pa je glede drugih ciljev pri 
pouku filozofije.« (Šimenc 2018, 50)



40

Še drugače bi poanto lahko izrazili takole: če je 
cilj poučevanja filozofije učiti misliti, filozofija 
potemtakem ni eden od predmetov, temveč jo 
gre razumeti kot glagol. Poučevati filozofijo bi 
pomenilo učiti filozofirati, sokratska učiteljica 
in učitelj pa morata pri tem vseskozi prehajati 
med različnimi vlogami: predavateljica in pre-
davatelj sta samo do tiste mere, ko to učencem 
pomaga pri sledenju cilju samostojnega mišlje-
nja, nikakor pa to ne moreta biti ves čas. Da bi 
poučevala filozofijo, morata torej znati preha-
jati med poučevanjem v običajnem pomenu 
(ko učitelj predava ali podaja snov) in učenjem 
misliti (ko je učitelj udeleženec v razpravi oz. 
dialogu, v katerem ni nobenega privilegiranega 
mesta vednosti, ali drugače, kjer je učiteljevo 
simbolno mesto subjekta, za katerega se pred-
postavlja, da ve, v suspenzu).

Četudi je transfer za učenje sicer nujen (v dolo-
čenem trenutku je verjetje učencev, da učitelj 
ve, izjemno pomembno), pa je sokratska peda-
gogika prav način, kako se v procesu učenja 
odnos med učenci in učiteljem preobraža. Vsak 
poskus poučevanja, ki bi imel za cilj samostojno 
mišljenje, bi se namreč sfižil, če bi simbolni 
kraji, na katerih se nahajajo učitelj in učenci, 
ostajali nespremenjeni: če bi torej učitelj vse-
skozi zasedal tisti kraj, ki se kaže kot privilegi-
rano mesto vednosti (kot kraj Resnice). Na tem 
mestu predlagamo naslednjo formulo: sokrat-
ska pedagogika je proces, v katerem učitelj kot 
subjekt, za katerega se predpostavlja, da ve 
(torej mu učenci spontano pripisujejo vednost, 
ki je objekt njihove želje), deluje v smeri raz-
gradnje transferja, učinek pa je vznik subjekta 
kot zmožnosti kreiranja vednosti (vednosti, 
ki je odprta in katere učinki bodo vselej šele 
nastali, njen pomen pa se bo ugotavljal za 
nazaj). Drugače rečeno, če je v nekem momentu 
poučevanja pomembno, da učitelj nekaj ve 
(saj ima, kot rečeno, tudi transmisija znanja v 
učenju mišljenja ali vodenja učencev k temu, da 
bodo samostojno mislili, svoje mesto), pa mora 
v nadaljevanju učni proces pripeljati do točke, 
ko v ospredje stopi vednost, ki jo učeči skupaj z 

učiteljem artikulirajo v času dialoško zasnova-
nega pouka.�

Vsako poučevanje, ki ima za cilj samostojno 
mišljenje, se pravzaprav začne s posegom 
drugega. Zapisano pa vodi v vsaj navidezni 
paradoks. Kako naj bi učni proces, ki ga v tek 
požene učiteljeva intervencija (vprašanje, for-
mulacija problema), privedel do mišljenja, ki se 
ne bo opiralo več na nič drugega kot na lastne 
argumentacijske moči?

Nelson v svojem predavanju opozori na isti 
paradoks in se ob tem sprašuje, kako je mogoč 
sokratski pouk:

»Če je cilj vzgoje razumska samodoločitev, se 
pravi stanje, v katerem se človek ne ravna po 
zunanjih vplivih, temveč presoja in ravna v 
skladu z lastnim uvidom – se postavlja vpraša-
nje, kako je mogoče, da z zunanjimi vplivi neko-
ga pripravimo, da se ne bo prepustil zunanjim 
vplivom.« (Nelson 2008, 52)

V nadaljevanju avtor ugotavlja, da je človeški 
duh po naravi vselej že podvržen zunanjim 
vplivom, tj. vplivom zunanjih učinkov, zato je 
pomembno razlikovati med dvema vrstama 
zunanjih učinkovanj: 

»Zunanje učinkovanje lahko pomeni zunanji 
vpliv na splošno ter s tem zunanjo determinan-
to. Tako je tudi pri pouku: zunanje duhovne 
pobude ali odločitev duha za prevzem tujih 
sodb. Očitno si ne nasprotuje, da najde duh spo-
znavni razlog svoje resnice v sebi in da se vpo-
gled v to resnico prebudi pod vplivom zunanjih 
pobud. Zaradi prvotne nejasnosti filozofskega 
spoznanja je duh odvisen od takšne zunanje 
spodbude, če naj se to spoznanje v njem sploh 
razjasni. Filozofski pouk je možen in celo nujen 
znotraj mej, ki jih določa to razmerje, da bi se 
učenčev razvoj osamosvojil od naklonjenosti 
naključja. 

�  Za psihoanalitično razmišljanje o pedagogiki in pomenu 
transferja glej še Felman (1992) in Millot (1997). 



41

Filozofski pouk opravi svojo nalogo, če v učen-
cu namerno slabi vplive, ki ovirajo razsvetlitev 
filozofskega spoznanja, spodbudne vplive pa 
načrtno krepi.« (Prav tam, 53)

Sokratski učitelj kot tisti, ki v učencu spodbudi 
delovanje nečesa, kar bi sicer lahko sam učenec 
prezrl oziroma kar bi lahko premagale druge 
težnje (npr. težnja k udobju, kjer bi učenec 
iskal hitre in prikladne odgovore na zahtevna 
in kompleksna vprašanja). Naslavljanje sokrat-
skega učitelja je torej nekaj precej specifičnega: 
učitelj se obrača na tisto v učencu, kar ga žene 
onkraj miselnih shem njegove trenutne vedno-
sti. Bolj kot poučevanje je torej naloga sokrat-
skega učitelja ta, da spodbudi ali tudi vzbudi 
učenčevo željo (misliti več oziroma bolje, iti v 
mišljenju dlje od tega, kar ima učeči v nekem 
trenutku za že dognano).

»Če vztrajamo pri tem, da filozofskemu pouku 
ne gre za to, da bi kopičil rešitve, sploh pa ne 
za to, da bi prišel do rezultatov, temveč samo, 
da spozna metodo reševanja, potem takoj opa-
zimo, da učiteljeva naloga ne more biti naloga 
voditelja, ki zaščiti sodelavce pred napakami in 
nezgodami; učitelj tudi ni voditelj v tem smislu, 
da hodi spredaj, sodelavci pa samo sledijo v 
pričakovanju, da bodo v prihodnje postavlje-
ni v položaj, ko bodo sami našli enako pot. 
Nasprotno, vse je odvisno od umetnosti, da so 
učenci že na začetku odvisni od samih sebe, 
se naučijo samostojne poti, čeprav se nanjo ne 
podajo sami, to samostojnost pa razvijejo tako, 
da si nekega dne drznejo iti sami, ker bodo 
učiteljevo varstvo nadomestili z lastnim.« (Prav 
tam)

Sokratski učitelj kot »izginevajoči posrednik«, 
ki zainteresirano dela v smeri, da se bo »znebil 
učencev«, kot se je v svoji provokaciji izrazil 
Biesta. To pomeni, da deluje v smeri razgradnje 
transferja – najbolje takrat, ko skupaj z učenci 
raziskuje filozofski problem, pri čemer ne daje 
vtisa, da je sam kakorkoli v privilegiranem 
položaju, ko se odpirajo najtežavnejši vidiki 
raziskovanega problema.

Koliko učiteljevega poseganja bi bilo tedaj 
ustrezno, da bi lahko govorili o spodbujanju 
učenčeve samostojnosti? Če bi učitelj v svojem 
delu preprosto pozval učence, naj se spontano 
vključijo v razpravo tako, da vsakdo pove, kaj 
misli, bi se le redko zgodilo, da bi razprava 
dosegla vsaj neko začetno filozofsko raven. Na 
drugi strani pa učiteljev poseg v razpravo to 
lahko tudi hitro zapre. Učenci umolknejo, priča-
kujoč, da jim bo učitelj končno ponudil »pravi« 
odgovor.

Še kratek medklic: je sokratska metoda tudi 
Sokratova metoda? Navedimo klasičen primer 
– Platonove dialoge. Če trdimo, da so Platonovi 
dialogi napisani z namenom učenja umetnosti 
filozofiranja, da imajo torej propedevtični 
namen, to najbrž ni pretirano, temveč opišemo 
tisti bistveni namen osebe, ki v njih praviloma 
zaseda središčno mesto. Sokratovo javno filo-
zofiranje ali »rešetanje« je po njegovih lastnih 
besedah niz poskusov pripraviti sogovorce k 
temu, da začnejo še sami preiskovati lastno 
življenje, se pravi filozofirati (saj je filozofija 
po Sokratu dejavnost spoznavanja sebe – in to 
v najširšem pomenu, tj. kot raziskovanje eksi-
stence). 

Iz tega bi lahko sklepali, da je Platon besedila, 
v katerih Sokrat nastopa v vlogi govorca, ki 
dialoško vodi sogovorce k temeljnim spozna-
njem glede lastne vednosti (ta je mogoče strniti 
v en sam ključni uvid: v to, kako nevedni so in 
kako zmotna so bila njihova verjetja v njihovo 
vednost/modrost), pisal z namenom prikazati 
ali demonstrirati, kako se filozofira. Ob branju 
dialogov naj se bralec (na)uči filozofirati – tako 
bi lahko povzeli avtorjev namen. Platonove dia-
loge pogosto jemljemo kot zgled filozofiranja, 
a ob nadaljnjem razmisleku se pokažejo tudi 
določene težave, saj je prav sokratski/platonski 
dialog pravzaprav paradoksen.

Zdi se, da so v Platonovih dialogih udeleženi 
različni sogovorci in da so ti med sabo v ena-
kovrednem položaju, torej naj bi bila razmerja 
neenakosti družbenih pozicij presežena (v 



42

dialogu Menon nastopa kot sogovorec suženj), 
Sokratov položaj učitelja pa suspendiran. Toda 
že ob malo podrobnejšem branju se pokaže 
precej drugačna slika. Ta je prav nasprotna 
od pričakovane: namesto dialoga gre večino-
ma za govor enega, medtem ko je dejavnost 
sogovorcev skrčena na pritrjevanje njegovim 
izpeljavam in ugotovitvam (»Res je, kar pra-
viš, Sokrates«, »Pri Zevsu, res je tako!«). Kdor 
Sokratu ugovarja, je naposled obsojen na molk, 
še prej pa je deležen neusmiljene ironije in celo 
smešenja (npr. Trazimah v Državi in Polos v 
Gorgiji). Platonovi dialogi se tako pokažejo kot 
precej problematičen zgled, kako naj bi učence 
vodili od pasivnega sprejemanja/izražanja 
mnenj k dejavnemu preiskovanju ali samospra-
ševanju, skratka k samostojnemu mišljenju. 
(Problematičnost zgleda bi se še posebno poka-
zala, ko bi učitelj filozofije pri pouku skušal 
posnemati Sokrata.)

Dialog in skupnost raziskujočih

Začetek poti k samostojnosti je torej že v sami 
zastavitvi ustreznega vprašanja oz. oblikovanja 
problema. Zdravorazumska domneva je pogo-
sto ta, da se razprava začne s poskusi odgovo-
riti na vprašanje, ki je ves čas že dano. Učenje 
misliti pa pod vprašaj postavi prav to domnevo: 
bistveno je, da najprej ustrezno formuliramo 
sámo vprašanje, o katerem bo potekala razpra-
va. Če za sokratskega učitelja lahko rečemo, da 
ne ponuja odgovorov, pa zanj prav tako velja, 
da učencem ne zastavlja vprašanj, na katera bi 
odgovarjali s svojimi mnenji. Prva skupna nalo-
ga je zato zastavitev oz. oblikovanje samega 
vprašanja in ne že kar hitenje k odgovorom na 
vnaprej dana vprašanja.�

»Učitelj, ki poučuje sokratsko, ne odgovar-
ja. Vendar tudi ne sprašuje. Natančneje: ne 
postavlja filozofskih vprašanj in kadar so ta 
naslovljena nanj, ne daje pričakovanih odgo-
vorov. Torej molči? To bomo videli. Vsekakor 
pogosto v taki razpravi slišimo obupan klic 

�  Prim. Heckmann 2018.

učitelju: ‘Sploh ne vem, kaj želite.’ Sledi odgo-
vor: ‘Jaz? Jaz ničesar nočem’, kar gotovo ne 
vsebuje zaželene informacije. Kaj torej počne 
učitelj? Razvname igro vprašanj in odgovorov 
med učenci, recimo z uvodno izjavo: ‘Ali ima 
kdo kakšno vprašanje?’ […] Kaj bo torej storil 
učitelj, če ni zastavljeno nobeno vprašanje? 
Počakal bo, dokler se vprašanja ne pojavijo. 
[…] Ne more pa zaradi prihranka časa učencem 
prihraniti napora spraševanja. Mogoče bi lahko 
omehčal njihovo trenutno nestrpnost, vendar 
za ceno tega, da bi v kali zatrl šele prebujajočo 
se filozofsko neučakanost.« (Nelson 2008, 54)

Kaj iz povedanega sledi za razumevanje dialo-
ga in njegovega pomena pri pouku filozofije? 
Dialog se začne tam, kjer se iz začetne diver-
zifikacije mnenj in konfrontacije med njimi 
zgodi premik na ravni posameznega subjekta: v 
dialog najprej vsakdo vstopi z nekim stališčem, 
ki ga je zavzel. To stališče zanj ali zanjo pomeni 
središče razmišljanj, ki sledijo, iz njega izhaja in 
se z njim do neke mere identificira (stališče pre-
poznava kot »svoje«, kot del verjetij, ki tvorijo 
verovanjski svet, v katerem nastopa kot oseba). 
Dialog deluje kot moment odtujitve subjekta 
od lastnih stališč, saj se skozenj vzpostavlja 
distanca do začetnih idej, ki jih govorci imajo 
(mnenja, ki jih privzemajo kot bolj ali manj 
samoumevna).�

Dialog v filozofskih razpravah ima spoznavne 
učinke, prav kolikor v njem deluje moment 
odtujitve: šele tedaj, ko se zgodi premik, s kate-
rim subjekt na lastna stališča zre z druge per-
spektive, lahko nekaj spozna glede idej, ki jih 
je zagovarjal: »Pri filozofiji se učenci sprašujejo: 
‘Zakaj to mislim?’ Da bi svoja stališča utemeljili, 
morajo govoriti o sebi in se zavedati svojih 
pozicij in prepričanj. To se kaže v izjavah tipa: 
‘Jaz mislim, da …’ To je moment refleksivnosti. 
Da bi svoja stališča zagovarjali, morajo zavzeti 
specifično držo, ki dešifrira in interpretira 

�  »V sokratskem pogovoru delamo le z orodjem refleksije 
o izkušnjah, ki so na voljo vsem udeležencem pogovora. 
Vprašanja, katerih obravnava zahteva druga orodja, zato 
odpadejo.« (Heckmann, 2018: 21). Glej še Klafki (2020).



43

fenomene sveta, predvsem do svojega izkustva 
in svojega doživljanja sveta. […] Konfrontacija 
s stališči, divergentnimi pogledi privedejo do 
vprašanja: kako to, da ne mislijo tako kot jaz, 
kako to, da ne sprejemajo mojih razlogov. Kar 
privede do premisleka, kaj bi lahko zadoščalo, 
da bi drugi spremenil svoja stališča, prepriča-
nja, ravnanja. Tako je vpletena celotna bit učen-
cev.« (Šimenc 2018, 23) 

Odtujitev ali razcep subjekta na zagovornika 
stališča in njegovega preiskovalca je torej 
pogoj (samo)spoznavanja. Prav v tem se kaže 
Sokratova poanta: kot »obad« poskuša sogo-
vorca privesti do tega, da bo opustil oklepanje 
nekega mnenja, ki ga je obravnaval kot samo-
umevno resnico, s katero se je identificiral, 
in se bo lotil natančne preiskave njegovih 
predpostavk. Lahko rečemo tudi takole: vsako 
samospoznavanje, raziskovanje lastnega življe-
nja je mogoče šele v odnosu do drugega, kjer 
se zamaje podoba danosti identitete subjekta. 
Drugi zastopa simbolno mesto drugosti, ki vzni-
kne v dialogu, subjektu hkrati pomeni odpor 
in izziv mišljenju. Drugi je pogoj, da se subjekt 
premakne na drugi (simbolni) kraj, s katerega 
bo šele zmožen preiskovati privzeta stališča in 
ustvarjati nove simbolne kraje.

V dialogu, ki je jedro sokratske pedagogike, 
torej ne gre preprosto za soočanje stališč, saj 
je to premalo, da bi se zgodil prehod od mnenj 
k (oblikovanju) vednosti. Če izvem, da drugi 
mislijo drugače, kot mislim sam, se s tem še 
nič ne spremeni glede mojega védenja: zaradi 
informacije o tem, kaj menijo drugi, ne vem 
nič več in nič drugače, kot sem vedel (oz. sem 
domneval, da vem), preden sem takšno infor-
macijo pridobil. Ta me bolj potrdi v mojem 
narcisizmu (kolikor se mnenja ali stališča dru-
gih ujemajo z mojim mnenjem), ali pa sproži 
obrambni mehanizem (kolikor mnenja drugih 
izkušam kot ogrožajoča, saj jih zaznavam kot 
potencialno tista, ki bi utegnila omajati prepri-
čanja, ki se jih oklepam).

Vrednost dialoga je zato predvsem v tem, da 

učečemu subjektu omogoči premik: od začetne 
»zlepljenosti« z mnenjem oz. narcističnega okle-
panja stališč, ki se jih predstavlja kot lastna, h 
kritični drži, kjer ni več nobenega privilegirane-
ga stališča, saj je pod določenimi pogoji (ki jih 
določajo pravila kritičnega racionalnega diskur-
za) vsako stališče mogoče podvreči sokratske-
mu »rešetanju« (preiskovanju, refleksiji). 

Pri pouku filozofije po sokratski pedagogiki se 
zato udeleženci kritično lotevajo tudi mnenja, 
ki pogosto velja med njimi o tem, kaj naj bi dia-
log sploh bil. Kot smo že povedali zgoraj, je zelo 
pogosto prepričanje, da je dialog nekakšen pro 
et contra, ko sogovorci tekmujejo v tem, kdo bo 
koga prepričal v svoj prav. Kot je najbrž zdaj že 
jasno, dialog s tem nima nič skupnega.

Kdo pa je tisti, ki govori v dialogu? Kdo se lahko 
priglasi k besedi? Je razlaga ali predavanje 
oz. daljši govor enega govorca nujno tudi že 
nasprotje dialoške zasnove pouka? Naj bi v dia-
loško organiziranem pouku večinoma govorili 
učenci, medtem ko naj bi bil učitelj predvsem 
‘olajševalec diskusije’ in bi se moral kot peda-
gog držati v ozadju? Skratka, če je za sokratsko 
pedagogiko ključen dialog, kako naj potem 
deluje sokratski učitelj, da bo dialog ustrezno 
vpeljan v pouk in ne bo deloval zaviralno glede 
na cilj učiti se misliti samostojno?

Sokratski pristop k poučevanju se opira na 
predpostavko, da vsakdo vselej že misli, hkrati 
pa velja, da bi vsak izmed nas lahko mislil 
bolje, tj. bolj artikulirano in bolj kompleksno. 
Sokrat vztraja pri ideji, da je zmožnost mišlje-
nja/učenja univerzalna in inherentna umu, kar 
pomeni, da ne pride od zunaj in torej ni nekaj, 
kar bi bilo treba šele pridobiti. Kot zmožnost je 
dispozicija v tistem pomenu, ki ga je Aristotel 
pripisal vrlinam, te pa so najprej čiste možnosti. 
Tako kot vrline razvijamo z vajo, se tudi zmo-
žnost mišljenja udejanja z vajo mišljenja, torej 
z mišljenjem samim. Misliti se učimo s tem, ko 
razmišljamo. Sokratska pedagogika torej začne 
s sámo prakso mišljenja, za sokratskega učitelja 
pa velja, da ni tisti, ki uči misliti, je pa nekdo, ob 



44

katerem se učenci učijo misliti. Učenci se učijo 
misliti s tem, da razmišljajo skupaj z učiteljem.� 
Ravno to mišljenje v skupnosti je bistvo dialo-
ga pri pouku filozofije.

Pouk po sokratski metodi: primer 
učne ure

Pri pouku, vodenem po sokratski metodi, zač-
nemo z oblikovanjem vprašanj. Učitelj pozove 
učence, naj v manjših skupinah najprej pre-
mislijo, katere so tiste teme, o katerih bi želeli 
razpravljati. S tem zadnjim poudarkom želimo 
doseči, da bi učenci predlagali teme, ki so filo-
zofsko relevantne in imajo pomen za njih same. 
S tem se že poskušamo približati temu, da bi 
pouk za učence dejansko postal to, k čemur je 
svoje someščane nagovarjal Sokrat: raziskova-
nje življenja, kot ga doživljajo razmišljujoči v 
razpravi.

Učenci bi sicer lahko predlagali vprašanja, ki 
bi bila primerna za obravnavo pri pouku filo-
zofije, a jih ne bi v resnici nagovorila, zaradi 
česar bi bil interes zanje manjši, to pa bi potem 
vplivalo na sam potek razprave. Učenci, ki o 
filozofiji nekaj že vedo, bi utegnili oblikovati 
vprašanja, s katerimi bi poskušali zadovoljiti 
učitelja, medtem ko zanje ne bi bila tako zelo 
pomembna.

Pri organizaciji pouka na dialoški način je 
pomembno tudi tole: učitelj naj jasno pove, 
da je namen pouka skupaj premisliti neko 
vprašanje ali problem in da je uspeh tega v 
veliki meri odvisen prav od dejavnosti vseh 
udeleženih. Učenci so v šolah sicer navajeni, 
da jim učitelji zastavljajo vnaprej pripravljena 
vprašanja z namenom, da bi jih s tem napotili k 
odgovorom, ki že obstajajo in jih učitelj pozna. 

�  Če je učenje disciplina, ima torej strukturo, ki jo pomaga 
izoblikovati učitelj. Zato ni dovolj, da učence prepustimo 
njim samim, temveč je učiteljeva intervencija v ključnih 
trenutkih nepogrešljiva. Kaj hitro se lahko zgodi, da dis-
kusija zaide v irelevantnosti (se izgubi v splošnostih ali 
prevelikem poudarku na detajlih), ali pa se zamegli fokus 
razprave.

Učilnica, v kateri pouk poteka po sokratski 
metodi, je organizirana drugače, in to na več 
ravneh. Kot rečeno, vprašanja niso dana vna-
prej, saj jih bodo morali učenci šele izoblikova-
ti. Bistveno je, da to delajo skupaj, kar ponovno 
vnese razliko v samo zasnovo pouka (glede na 
njegovo običajno /»monološko«/ zasnovo, kjer 
učitelj zaseda središče in predstavlja vir zna-
nja): učeča skupnost, ki se s tem formira, nado-
mesti tisti način dela, kjer vsak učenec zase dela 
na neki nalogi. Toda tukaj gre tudi za to, da je 
naloga skupnosti oblikovanje raziskovalnega 
polja (in ne zgolj skupinsko iskanje rešitev v 
šolskem prostoru, ki ga učencem predstavijo 
kot danost).�

Pomemben vidik takšne organizacije učne situ-
acije je tudi ta, da se učenci zavejo svoje odgo-
vornosti oziroma se naučijo prevzemanja odgo-
vornosti za to, kako bo učni proces potekal. S 
tem se spremenijo razmerja med učiteljem in 
učenci. Položaj, v katerega so postavljeni učen-
ci, že sam po sebi napeljuje k angažiranosti, pre-
vzemanju pobude, saj jim je jasno sporočeno, 
da za potek pouka ni odgovoren samo učitelj 
in da je to, česa se bodo naučili (in kako bo 
učenje potekalo), odvisno od njihove dejavne 
udeležbe.

Udeleženost učencev pa gre še dlje. Potem ko 
bodo v skupini oblikovali vprašanja, bo njiho-
va naloga, da jih zastavijo drugim v razredu. 
Učitelj jim bo pri oblikovanju vprašanj v pomoč 
z vprašanji in komentarji, tako da bodo učenci 
z raziskovalnim vprašanjem uspeli čim bolje 
izraziti problem, ki ga želijo raziskati, pa tudi da 

�  Tozzi takole razmišlja o zastavljanju vprašanj pri filozo-
fiji: »Filozofski 'refleks' je refleksija, takojšnja prekinitev 
sodbe, samoprepoved zatrjevanja: zadržati jezik, molčati in 
se soočiti z vprašanjem, se pripraviti na to, da se naselimo 
v njem. Nisem jaz ta, ki odgovarjam na vprašanje, ampak 
je vprašanje, ki me vprašuje. In prav zato, ker me vprašuje, 
bom tudi sam vpraševal vprašanje. Ne morem odgovoriti 
na nobeno vprašanje, ki ga nisem sam zastavil, saj filozofski 
pomen vprašanja ni nikoli dan vnaprej, ampak ga je šele 
treba zgraditi. Da pa bi razumeli pomen vprašanja, moramo 
najprej vprašati vprašanje, oblikovati problematiko. Kako 
bi lahko odgovorili na vprašanje, ki ga nismo sami filozof-
sko zastavili?« (Tozzi 2020, 94)



45

bo oblikovano vprašanje ustrezno za razpravlja-
nje: vprašanje z odprtim koncem (open-ended 
question) namesto vprašanja, na katerega je 
mogoče ponuditi enoznačni odgovor. 

Nato od učitelja dobijo nalogo, da postanejo 
organizatorji diskusije. Že pred tem so spoznali 
Sokrata in razmišljali o njegovem delovanju 
(ob branju odlomkov iz Apologije, Fajdona in 
Kritona). Njihova naloga je, da postanejo kot 
Sokrat, ki z vprašanji spodbuja sogovorce in 
usmerja potek diskusije s povzemanjem stališč 
in nakazovanjem možnih implikacij izraženih 
stališč. (Učence kajpada ne spodbujamo k imita-
ciji Sokrata, kot ga predstavi Platon. Sokratski 
obad bi lahko postal celo zaviralec diskusije, saj 
je sogovorce namenoma spravil v zadrego, ta 
pa se praviloma ne konča v pripravljenosti razi-
skovati, saj odpore pogosto še okrepi. Sokratski 
pouk zato ni imitiranje zgodovinskega Sokrata, 
temveč pomeni vodenje pouka na podlagi neka-
terih načel, ki jih pripisujemo Sokratovemu 
načinu filozofiranja. Sokrat, kot ga je predstavil 
Platon, vztraja pri univerzalnosti človekovega 
razuma oziroma pri tem, da ima vsakdo zmo-
žnost razumskega premišljevanja in učenja. 
Platonov Sokrat – le ugibamo lahko, ali je bil 
takšen tudi Sokrat kot zgodovinska oseba – je 
vztrajal, da ima vsakdo zmožnost in dolžnost 
uporabljati razum in da se edino možno učenje 
zgodi ravno z rabo lastnega razuma.)

Če nam torej uspe pouk organizirati tako, da 
bodo učenci dejavno udeleženi pri izbiri in 
oblikovanju vprašanj ter problemov, pa tudi pri 
sami izpeljavi diskusije, bomo o pouku lahko 
razmišljali tudi kot o prakticiranju demokra-
cije. Kajti učenci bi s tako zasnovanim poukom 
pridobili izkušnjo udeleženosti pri snovanju 
učnih vsebin in soudeleženosti pri vodenju 
učnega procesa, prevzemanja pobude za uče-
nje, odgovornosti za učni proces, sodelovanja 
v refleksiji in evalvaciji dogajanja v razredu. 
Govorimo torej o možnosti izkustva učenja, ute-
meljenega na načelu enakosti inteligenc in ena-
kovrednosti udeležencev in udeleženk v učnem 
procesu, saj gre za sledenje načelom, po katerih 

nikogar ne izključujemo in kjer ima vsakdo 
možnost sodelovati; proces učenja je torej 
inkluziven, vključujoč in spodbujajoč prispevek 
vsakogar, prispevki učencev pa niso vrednoteni 
na podlagi ocenjenih sposobnosti ali preteklih 
dosežkov. Vsak prispevek učencev (kolikor ga 
vodi resnicoljubnost in volja do učenja ter pri 
tem upošteva načela racionalnega pogovora) je 
enakovreden vsakemu drugemu prispevku, ki 
ga vodijo enaka načela.

V nadaljevanju sledi opis učne ure in komentar.

Proti koncu šolskega leta (potem ko smo že 
opravili kar nekaj branja izbranih filozofskih 
besedil in se pogovarjali o njih) so dijaki v 
oddelku 3. letnika dobili nalogo:�

1. v skupinah (po 4–5 dijakov) oblikovati vpra-
šanja za razpravo;

2. predstaviti vprašanje kot raziskovalno polje, 
prostor, ki ga strukturira filozofski problem;

3. voditi dialog v razredu. (Dodatno navodilo: 
skupina, ki je zadolžena za vodenje dialoga, 
ne sme izražati svojih stališč. Njihova naloga 
je skrbeti, da bo potekal dialog med drugimi v 
razredu.)

Primeri vprašanj, ki so jih oblikovali učenci, 
razdeljeni v skupine:

•	 Ali je diktatura lahko pravičnejša od 
demokracije?

•	 Ali je smrtna kazen moralno upravičljiva?

•	 Zakaj imamo ljudje potrebo, da verjamemo 
v vrednote? (Problem nihilizma)

•	 Ali bi se morali tujci asimilirati v večinsko 
kulturo?

�  Da je bilo to na koncu šolskega leta, ni zanemarljivo. Sam 
čas vpeljave naloge je bil načrtovan, saj je po našem prepri-
čanju srečanje s filozofskimi besedili nujna predpriprava za 
takšno organizacijo pouka. Ta namreč bistveno pripomore, 
da se pogovor odlepi od zdravorazumske ravni in se giblje 
na ravni pojmovnega mišljenja. Izkušnja, ki jo bomo opisa-
li, je to potrdila.



46

V nadaljevanju bomo na kratko poročali samo 
o razpravi ob prvem vprašanju. Zapisali bomo 
nekaj opazk o poteku razprave.

Dijaki so o vprašanju začeli razpravljati z izra-
žanjem idej, kaj demokracija prinaša, kakšne 
so njene prednosti (svoboščine, pravice), zakaj 
bi bilo bolje živeti v demokraciji kot v kakšnem 
drugem sistemu ter kako bi bilo življenje v 
diktaturi drugačno od življenja v demokraciji 
(predvsem v smislu, da bi bile omenjene svo-
boščine in pravice okrnjene ali izgubljene). Na 
začetni ravni so se dijaki osredotočili predvsem 
na vprašanje, v katerem političnem sistemu bi 
bilo življenje za njih boljše (in v katerem siste-
mu bi raje živeli). 

A kot je že kmalu opazil eden od dijakov, to ni 
bilo čisto neposredno povezano z zastavljenim 
vprašanjem. Po njegovih besedah je manjkal 
pogovor o pravičnosti, po čemer vprašanje tudi 
vprašuje – kar je učitelj opazil že prej, a na to ni 
opozoril, saj v nasprotnem primeru diskusije ne 
bi več vodili dijaki. Po sokratski metodi, ki sledi 
tradiciji Nelsonove misli, morata biti učencem 
prepuščeni tudi refleksija in evalvacija lastnega 
početja, kar pomeni, da jim je treba pustiti tudi 
to, da zaidejo na stranpoti in da potem sami 
ugotovijo, koliko so v svojem razpravljanju še 
dosledni. Če se od teme preveč oddaljijo, jih 
sicer učitelj lahko na kratko opomni, naj se 
vprašajo, ali še govorijo o temi, ki je središčna 
za razpravo. 

Potem ko je dijak na to opozoril, se je razprava 
premaknila k razmišljanju o naslednji temi. 
Denimo, da bi obstajal nekdo, ki bi bil pravič-
nejši od drugih ljudi. Dijakinja je predlagala, 
da si zamislimo superračunalnik, ki bi imel 
popolno vednost, kaj je pravičnost in kako jo 
udejanjiti, tj. kakšna politična ureditev bi bila 
konsistentna s to vednostjo. Kakšen bi bil lahko 
argument za demokratični način odločanja, 
ko bi odločali ljudje na podlagi lastne presoje, 
ki temelji na njihovih omejenih inteligencah, 
neprimerljivih z vsevednostjo superračunalni-
ka?

Do takšnih vprašanj smo prišli v dialogu, ki ga 
je vodila skupina dijakov. (Namen tega poročila 
pa ni podrobneje opisati samega poteka pogo-
vora, temveč predstaviti dogajanje v razredu 
skozi vloge, ki so jih privzemali dijaki in uči-
telj.)

Neki drug dijak je predlagal, da bi si zamislili, 
da računalnik mnogo bolje ve, kaj je (objektiv-
no gledano) tisto najboljše za nas, kot vemo mi 
sami. Ob tem so se pojavila nadaljnja vprašanja 
drugih dijakov: je to, kar imenujemo pravična 
ureditev, ureditev, ki najbolje udejanja, kar je za 
ljudi dobro? (Kar bi bila definicija pravičnosti, 
blizu Platonovi opredelitvi iz Države: vladarji 
so popolnoma pravični, ker so prišli do spozna-
nja vrhovnega Dobrega – in njihovo vladanje je 
popolnoma skladno s tem spoznanjem.) A kako 
to določiti in kaj bi pomenilo, da je nekaj objek-
tivno najboljše za vse ljudi? Kaj bi se zgodilo v 
primeru, ko bi ta vsevedna instanca ugotovila, 
da je za ljudi objektivno dobro nekaj drugega, 
kot bi menili sami? Bi bila diktatura vsevedne 
instance v tem primeru upravičena (kljub temu 
da bi bila »volja« superračunalnika tukaj v 
očitnem navzkrižju z voljo ljudi) in bi bila torej 
pravičnejša od demokracije?

Učiteljeva vloga v razpravi je bila drugačna 
od tiste bolj običajne. Učitelj namreč ni bil niti 
razlagalec niti udeleženec v pogovoru (ni sode-
loval kot sogovorec, ki bi tudi sam poskušal 
odgovarjati na zastavljeno vprašanje). Učitelj 
je vztrajal na obrobju razprave in je občasno 
ponudil pogled s strani, ki omogoči videti, kar 
je sicer prisotno, ni pa vsakomur neposredno 
očitno (ko nekaj ostaja prikrito, ker je nekomu 
prav pred očmi) – zlasti tedaj, ko bi lahko pose-
gel v razpravo z razlago, navezavo na filozofe 
ali s komentarjem glede poteka razprave, tega 
ni naredil. Sokratska pedagogika temelji na 
zaupanju učitelja v zmožnost učenčeve rabe 
lastnega razuma. To pomeni, da tudi tedaj, ko 
razprava zaide drugam, kot je morda učitelj 
predvideval, ali pa se oddalji od teme, ki jo 
odpira vprašanje, učitelj v diskusijo neposre-
dno ne poseže. Morda bo zastavil vprašanje: je 



47

razprava še relevantna za naše vprašanje? Se 
vam zdi, da še vedno govorimo o temi, s katero 
smo začeli? Na začetku naslednje ure pa lahko 
predlaga kratko evalvacijo prejšnje ure: kaj 
mislite o poteku razprave, ki smo jo imeli prej-
šnjikrat? Kakšne so bile njene kvalitete in ome-
jitve? Pomaga lahko tudi pri načrtovanju ure: 
kako bi danes nadaljevali pogovor? Kaj sledi 
iz tega, o čemer smo razpravljali prejšnjo uro? 
Kako bi se teme lotili v nadaljevanju? Katera 
vprašanja od zadnjič so ostala odprta ali še 
ne dovolj raziskana? Učiteljeva vloga je tudi v 
beleženju idej in vprašanj, ki so se porajala med 
diskusijo, v tem, da že med samo uro opozori 
na pomembnost preciznosti pri oblikovanju 
vprašanj (zgoraj zapisana vprašanja so bila 
oblikovana z nekaj učiteljeve pomoči), pa tudi 
na to, da morajo biti vprašanja udeležencem v 
razpravi dovolj razumljiva. Skratka, učiteljeva 
naloga ni oblikovanje vprašanj namesto učen-
cev, temveč pomoč pri oblikovanju vprašanj 
tako, da bo razumljivo, kako se navezujejo na 
problem, ki ga učenci želijo raziskovati.

Opisani primer je eden od možnih načinov 
dialoškega poučevanja (aplikacija sokratske 
metode v ožjem pomenu). S takšnim pristopom 
smo se poskušali približati sokratski metodi, po 
kateri v razredu prevladuje diskusija. A kot smo 
rekli že prej, iz pravkar povedanega ne izhaja, 
da dialoško poučevanje ne more obstajati 
tudi v drugačnih oblikah organiziranja pouka. 
Vztrajanje pri dialoškosti je namreč še posebno 
pomembno pri branju besedil (kot dialog bral-
cev z avtorjem) in pri poslušanju učiteljevih 
razlag, ko ima pouk sicer bolj obliko predavanj.

Literatura

Felman, S. (1992). Psihoanaliza in vzgoja: 
končno in neskončno poučevanje. V Bahovec, 
E. (ur.), Vzgoja med gospostvom in analizo: 
zbornik. Ljubljana: Krt.

Heckmann, G. (2018). Das sokratische 

Gespräch. Berlin: LIT Verlag.

Klafki, W. (2020). Heckmanns Beitrag zur 
Weiterentwicklung des sokratischen Gesprächs. 
V Birnbacher, D., Krohn, D. (ur.), Das sokrati-
sche Gespräch. Ditzingen: Reclam.

Millot, C. (1997). Freud antipédagogue. Pariz: 
Flammarion.

Nelson, Leonard (1949). Socratic method 
and critical philosophy: selected essays. New 
Haven: Yale University Press.

Nelson, Leonard (2008). Sokratska metoda. 
FNM 1/2, 43–65.

Šimenc, M. (2018). Prispevki k didaktiki filozo-
fije/etike. Ljubljana: Pedagoški inštitut.

Tozzi, M. (2020). Penser par soi-même: 
Initiation à la philosophie. Lyon: Chronique 
sociale.



48

Uroš Lubej

Ustno ocenjevanje pri filo-
zofiji: govorna refleksija 
namesto klasičnega spraše-
vanja
Članek predstavi model ustnega ocenjevanja 
pri filozofiji, ki klasično spraševanje nadomesti 
s petminutno govorno refleksijo. Dejavnost 
poteka na začetku skoraj vsake ure v rotaciji; 
posamezni dijak nastopi 1–2-krat letno. Jasna 
struktura nastopa (trije poudarki, dve poveza-
vi, sklep) z miselnim vzorcem podpira priklic 
znanja, prenos v nove primere in kratko samo-
refleksijo, učiteljeva podvprašanja pa preverijo 
razumevanje in argumentacijo. Model je hkrati 
formativna in sumativna praksa: razred in 
govorci sproti prejemajo povratne informacije 
in utrjujejo razumevanje kriterijev, govorec pa 
prejme številčno oceno po vnaprej znanih kri-
terijih. Priložena so jasna merila in minimalni 
standard. Prve izkušnje kažejo večjo angažira-
nost, smiselne povezave ter bolj konstruktivno 
razredno kulturo.

Osrednji cilj pouka filozofije je spodbuda k 
samostojnemu mišljenju. Pri tem nam je uči-
teljem filozofom na voljo omejenih 60–70 ur 
na leto. V ta ozek časovni okvir je zelo težko 
umestiti še ocenjevanje. Ker pa se mu zaradi 
regulativnih in pedagoških razlogov ne more-
mo izogniti, ga je smiselno preoblikovati tako, 
da neposredno podpira temeljni cilj predmeta.

Pri poučevanju filozofije kot maturitetnega 
predmeta dilema seveda bolj ali manj »odpade« 
oziroma je tukaj ne bomo posebej obravnavali. 
Dijaki bodo na maturi pisali esej. Časa, ki ga 
imamo na voljo, je bistveno več; esej je oblika, 
ki v največji možni meri podpira temeljni cilj 
predmeta, zato bi bilo povsem zgrešeno, če se 
ne bi učili, kako se napiše esej in kako se tak 
esej oceni. In seveda je nujno, da dijaki esej tudi 
dejansko napišejo in da dobijo povratno infor-
macijo – ne nazadnje v obliki ocene.

V večje temeljne dileme me je spravilo vpra-
šanje ustnega ocenjevanja v običajnih skupi-
nah, se pravi v okviru pouka v modulu A (in 
B). Učitelj namreč mora upoštevati normo iz 
Pravilnika o ocenjevanju znanja v srednjih 
šolah, v katerem je izrecno navedeno, da je vsaj 
ena izmed ocen ustna. Vprašanje torej v resnici 
ni, ali sploh, ampak kako. 

Po mojem mnenju velja odmisliti klasično ustno 
izpraševanje. Če je v razredu denimo 30 dijakov 
in če ustno ocenjevanje traja okoli 10 minut, to 
pomeni skupaj 300 minut oziroma 6 do 7 peda-
goških ur. Se pravi, da se kvota 60 ur zmanjša 
še za dobrih 10 odstotkov. Še toliko bolj je vse 
skupaj nesmiselno, če gre za preverjanje pozna-
vanja in razumevanja avtorjev in konceptov, 
zlasti če iste učne vsebine ocenjujemo tudi prek 
treh ali štirih testov oziroma končnega eseja. 

Sam nisem naklonjen temu, da bi dijaki ustno 
oceno pridobivali z govornimi referati (npr. 
predstavitve filozofov), zlasti ker bo to bolj 
ali manj reproducirana vednost iz Wikipedije 
ali celo, v zadnjem času, izdelek, ustvarjen s 
pomočjo umetne inteligence. Ker torej običajni 
pristopi pomenijo potrato dragocenega časa in 
ker ne vidim, da bi pripomogli k temeljnemu 
cilju predmeta, sem se v letošnjem šolskem letu 
odločil za manjši eksperiment, ki sem ga poime-
noval govorna refleksija pouka filozofije. 

Navodila in prvi poskusi 

Dijake na začetku šolskega leta seznanim z 
dovolj jasnimi navodili za ocenjevanje ter krite-
riji ustnega ocenjevanja. Navodila so: 

•	 Ustno ocenjevanje se izvaja na začetku 
(skoraj) vsake šolske ure. Vsak dijak v 
šolskem letu pride na vrsto praviloma 
dvakrat. 

•	 Gre za ustno refleksijo (govorni nastop) 
tematike predhodne šolske ure – oziroma 
zadnje smiselno zaključene vsebinske 
enote. 



49

•	 Govorna refleksija traja okoli 5 minut.

•	 Dijak pred razredom razloži tri glavne 
poudarke snovi predhodne ure, naredi 
dve povezavi z že obstoječim znanjem 
(bodisi filozofije bodisi drugih področij) 
ali z lastnim izkustvom in zaključi z lastno 
mislijo ali vprašanjem.

•	 Pri tem si lahko pomaga s predpriprav-
ljenim miselnim vzorcem, na katerem so 
lahko navedeni ključni pojmi (ne pa celotna 
razlaga/besedilo). (Miselni vzorec ne sme 
biti na pametni napravi, ampak na listu 
papirja, ki ga dijak lahko med refleksijo 
uporablja. Dijak list po koncu nastopa odda 
učitelju.)

•	 Učitelj po potrebi postavi 1–2 kratki 
podvprašanji (30–60 s/odgovor), 
vezani na dijakovo refleksijo; z njima 
preveri poznavanje, razumevanje in 
avtentičnost nastopa (npr. zakaj si izbral 
prav te poudarke/povezavi; pokaži, kako 
bi isto misel povedal z drugimi besedami). 

•	 Avtentičnost: pri pripravi smejo dijaki 
uporabiti vire (literaturo, zapiske, 
internetne vire, tudi UI), vendar mora biti 
nastop njihova razlaga; povedano znajo 
povedati tudi z drugimi besedami, navezati 
na konkretne primere iz učne ure ter 
odgovoriti na podvprašanje. 

Seveda dijaki, ki – razen izjemoma – nimajo 
tovrstnih izkušenj, na začetku leta potrebujejo 
ne samo formalna navodila, ampak tudi kon-
kreten zgled. Sam dijakom tako že drugo šolsko 
uro demonstriram učno refleksijo uvodne ure 
v filozofijo, v kateri obravnavamo vprašanje 
definicije filozofije ter značilnosti filozofskih 
vprašanj. 

Za mano je nekajtedensko preizkušanje tovr-
stnega načina ocenjevanja. Nekatere dijaške 
intervencije so bile prepričljive. Na primer, v 
svoji refleksiji uvoda v politično filozofijo, v 
katerem smo obravnavali spor med Robertom 
Nozickom in Johnom Rawlsom, je dijakinja po 

uspešni kratki predstavitvi obeh filozofov pove-
zala Nozicka z idejo o »ameriških sanjah« in vizi-
jo svobodnega posameznika, ki ga država pusti 
uspeti, brez omejevanja z davki in normami; 
Rawlsa pa je videla v skandinavskem modelu 
socialne države z visokimi davki in številnimi 
javnimi storitvami. 

Druga dijakinja je v refleksiji uvoda v logiko 
ustvarila ustrezno povezavo med obravnavano 
abdukcijo in svojo izkušnjo postavljanja hipo-
teze iz obstoječih opazovanj pri biologiji ter se 
vprašala, kakšna je vloga logike pri interpreta-
ciji Kosovelove pesmi Kons 5. 

Tretja dijakinja je kot zaključno misel pri temi 
dokazi za in proti obstoju Boga (Uvod v filozo-
fijo religije) izrazila mnenje, da ona sama Boga 
vidi v nas samih, kolikor smo bitja z zavestjo; 
da je obstoj le-te hkrati misterij in nekaj abso-
lutnega, nedvoumnega in gotovo obstoječega. 
Seveda je bilo tudi nekaj slabših nastopov 
– ampak ne nazadnje je tudi to priložnost, da 
razčistimo kakšen ne povsem dobro razumljen 
filozofski koncept oziroma perspektivo.

Prvi zaključki

Govorna refleksija je hibrid formativnega in 
sumativnega ocenjevanja. Kot celoletni proces 
omogoča sprotno ustno povratno informacijo 
govorcu in razredu ter utrjuje razumevanje kri-
terijev ocenjevanja, hkrati pa govorec za enkra-
tni nastop prejme številčno oceno, določeno v 
skladu z njimi. 
Dijaki koncepte in avtorje, ki jih obravnavamo, 
spoznajo in razumejo; to vednost nato upora-
bijo — z njo osmislijo to, kar že vedo, ali lastno 
izkušnjo. Na koncu vrednotijo in iščejo pomen 
filozofije. To je tudi priložnost, da se pri filozo-
fiji izrazijo in vključijo lastne interese. Namesto 
včasih mučnega izpraševanja in reprodukcije 
naučenega dijaki s samostojnimi nastopi pouk 
konstruktivno soustvarjajo. Tako postopoma 
gradimo učečo se skupnost.



50

Priloga: kriteriji ocenjevanja ustnega 
nastopa pri filozofiji

Odlično (ocena 5)

•	 Vsebinski poudarki (3/3): vsak poudarek je 
jasno opredeljen, razložen in utemeljen; pri 
vsakem je naveden konkreten primer; raba 
pojmov pravilna.

•	 Povezanost: trije poudarki so med seboj 
logično povezani (rdeča nit, smiselni 
prehodi).

•	 Povezave (2): navede dve različni, novi in 
smiselni povezavi (z drugo temo/avtorjem/
predmetom ali lastnim izkustvom), vsako 
na kratko razloži in argumentirano naveže 
na učno vsebino.

•	 Zaključek: sklepna misel ali vprašanje sta 
razložena in utemeljena ter izhajata iz 
povedanega.

•	 Podvprašanja: na učiteljeva podvprašanja 
odgovarja samostojno in celovito (razlaga + 
argument + primer).

•	 Izvedba: govor je tekoč, jasen in v 
predvidenem časovnem okviru (5 minut); 
miselni vzorec je opora; dijak ne bere.

•	 Opomba: manjša nedoslednost ali drobna 
napaka ne znižata ocene, če ne porušita 
vtisa celote.

Kaj tipično zniža oceno? Orientacijski seznam: 
ocena se zniža, če pri dijaku zaznamo eno ali 
dve spodnji pomanjkljivosti – upošteva pa se 
celota.

•	 Eden od treh poudarkov je šibko razložen/
utemeljen ali brez konkretnega primera.

•	 Povezava je zgolj navedena (brez razlage/
argumenta) ali neprepričljiva.

•	 Pri podvprašanjih so odgovori delni 
(manjka argument ali primer) oziroma 
učenec potrebuje namige.

•	 Sklepna misel je izrečena, vendar ne 

utemeljena ali ne izhaja iz nastopa.

•	 Struktura ali prehodi so šibki; rdeča nit je 
deloma zabrisana.

•	 Izvedba: prehitro ali nerazločno, preveč 
branja z lista, zato je razumljivost slabša.

•	 Manjša terminološka netočnost ali 
logična vrzel, ki ne poruši celote, a oslabi 
argument.

•	 Posamična faktografska napaka (npr. 
napačen avtor/pojem).

Minimalni standard (ocena 2)

•	 Čas/oblika: vsaj 3 min; nastop pred 
razredom; dovoljen miselni vzorec (5–7 
pojmov) na listu; list po nastopu odda.

•	 Vsebina: od treh glavnih poudarkov 
prejšnje ure vsaj dva razloži zadovoljivo, 
tretji pa je le površno omenjen oziroma 
razložen z resnimi pomanjkljivostmi.

•	 Povezave: navede eno površno povezavo.

•	 Lastna misel/vprašanje: odsotno ali zelo 
splošno, brez utemeljitve, nerelevantno za 
obravnavano snov.

•	 Pojmi in točnost: osnovne pojme večinoma 
uporabi pravilno; možne manjše netočnosti, 
brez hude zmede ali protislovij.

•	 Struktura: osnovna rdeča nit je nakazana; 
sledi navodilu »trije poudarki«.

•	 Govorna izvedba: govor je razumljiv in 
slišen (lahko negotov).

•	 Vprašanja učitelja: na enostavna 
dopolnitvena vprašanja odgovori z namigi 
učitelja.



Didaktične drobtinice

51

Katja Huš

Muka pisanja eseja 
Preteklo leto sem se po dolgem času spet znašla 
v študijskih klopeh in pred izzivom, ki je tako 
znan našim dijakom in dijakinjam: napisati 
razpravljalni esej. V mojem letu pripravništva, 
ko sva skupaj z mentorico pripravljali dijake na 
maturo, mi je mentorica večkrat predlagala, naj 
se tudi sama (spet) preskusim v pisanju eseja in 
ga napišem za vajo. Kot večji ljubiteljici govor-
ne besede, ki dopušča izražanje misli v njihovi 
neizoblikovanosti, se mi je naloga upirala. 
Zaradi hitrega tempa šolskega leta sva z mento-
rico nato pozabili na mojo vadbo eseja oziroma 
sem se z nekaj zavlačevanja nalogi uspešno 
izognila. Tokrat pa ji nisem mogla uiti. 

Res je minilo že dosti časa, odkar sem nazadnje 
napisala esej, kaj šele da bi ga napisala v pogo-
jih, kot ga pišejo dijaki pri rednem pouku ali 
pri maturi: na licu mesta, z nalivnim peresom 
na polo papirja. Sama sem večino besedil v 
zadnjih letih pisala v udobju doma, imela sem 
na voljo obilo časa, poseben privilegij pa je bila 
možnost nenehnega popravljanja zapisanega. 
Spraševala sem se, ali sploh še zmorem napisati 
(dober) esej v »šolskih pogojih«. Ali lahko imam 
tako disciplinirane misli, da jih pripeljem brez 
popravkov od velike začetnice do pike? Preteklo 
leto je bilo tako zelo dobrodošel opomnik, kako 
zahtevna naloga je pisanje eseja, tudi za tiste, ki 
urimo druge v pisanju takšnih tekstov.

Prišel je dan prvega eseja. Delitev izpitnih pol 
in dviganje srčnega utripa, obujen občutek ner-
voze v študijskih klopeh! Dodatne pole za osnu-
tek in dodaten dvig pulza. Opazovanje drugih v 
predavalnici (»Kako mirni so vsi!«). Tako se je 

začel tudi moj notranji dialog, nekakšno »samo-
mentoriranje« skozi pisanje eseja. »Katja, saj 
veš, ne hiti, vzemi si dovolj časa za osnutek. 
Časa imaš 90 minut, vzemi si kakšnih 20 
minut za osnutek.« Res sem začela mirno, a 
kmalu so se začele težave pri pripravi osnutka. 
»Kako natančen osnutek naj naredim?« Kaj 
hitro sem opazila, da postaja moj osnutek zelo 
podoben besedilu. »Katja, ne napiši celega 
eseja, samo oporne točke, pojme.« Po 15 
minutah je moja nervoza čedalje bolj rasla 
– kako predvidljivo! »Začeti moraš, še enega 
samega stavka nisi zapisala. Poglej, drugi že 
pišejo!« Sestavila sem si osnutek za dve tretjini 
eseja. Kaj pa zaključek? Se mu bom posvetila, 
ko pridem do njega. Že takrat – četudi v naglici 
pisanja – sem se lahko nasmehnila sami sebi in 
temu, da mi ni uspelo slediti osnovnemu napot-
ku pri pisanju eseja: dober osnutek je že polovi-
ca dobrega eseja. No, bila pa sem na dobri poti, 
dve tretjini eseja že imam.

Pisanje mi je sprva šlo kar dobro. Pisala sem 
mirno, čitljivo, teoretske pozicije sem predsta-
vila in jih primerjala strukturirano ter izčrpno. 
Morda preveč izčrpno. »Katja, tri strani si 
porabila za razlago teorij – zavzemi stališče, 
zagovarjaj tezo. In ne ujemi se v past, da 
imajo vsi malce prav.« Tej pasti se nisem mogla 
popolnoma izogniti. Zato je bil moj zaključek 
precej mlahav in zanj je seveda zmanjkalo 
časa. Od petih napisanih strani je zaključek 
obsegal najbrž kakšnih pet vrstic. Bolj kot so 
se odštevale minute, bolj sem hitela s pisanjem 
in bila čedalje bolj nečitljiva. Ostalo mi je nekaj 
dodatnih minut, ki sem jih porabila za popravo 
nečitljivih zapisov, zadnji dve strani eseja sta 
bili grdi, polni prečrtanega, nadpisanega, pod-
pisanega. Joj, slab prvi estetski vtis in mučenje 
ocenjevalca z branjem – še ena napaka, ki se ji 



52

želimo izogniti pri pisanju! 

Minilo je devetdeset minut. Konec pisanja. 
Nič več popravkov. Četudi ob koncu nastopi 
nelagoden občutek, ko se moraš sprijazniti z 
napisanim, ob tem sprijaznjenju občutim tudi 
olajšanje in nekaj zadovoljstva. Isti večer pokli-
čem mentorico, da se pošteno nasmejiva moji 
izkušnji.

Vse »tipične napake pri pisanju eseja« sem izku-
sila skoraj kot železni zakon, ki mu nisem mogla 
ubežati. V teku študijskega leta se je potrdil tudi 
drugi železni zakon: treba se je vaditi v pisanju: 
pisati, pisati in pisati. Zato je bil vsak naslednji 
esej lažji. Lažji, če sem se seveda pred tem 
resnično angažirala s temo, jo najprej dobro 
preštudirala, nato pa o njej neobremenjeno 
premišljevala. Upam, da mi ta izkušnja ni pri-
nesla »le« boljšega razumevanja, kako zahtevna 
je naloga pisanja filozofskega eseja za tiste, ki 
se s filozofijo prvič srečujejo, temveč da bom 
lahko dijake bolje pripravila na pisanje. Ne le 
da je zato potrebna vaja, temveč tudi resničen 
angažma s temo. Filozofske teorije, perspektive, 
pojmi bi morali biti ponotranjeno izhodišče, 
osnovna mreža igrišča, po katerem se dijak 
čedalje bolj samostojno giblje vsaj nekaj 
mesecev. A četudi je esej priložnost, da dijaki 
zapišejo premislek, ki jih je zaposloval že nekaj 
mesecev, pa lahko prav »grozeča« tišina učilnice 
in odtekajočih minut, takrat, »ko gre zares«, iz 
nas iztisne presenečenje: novo misel.

Epilog moje esejske preizkušnje je lahko tudi 
uteha vsem dijakom v trenutku, ko odložijo 
nalivno pero, in profesorjem, ki so opravili 
svoje delo mentorjev: na koncu je bil esej bolje 
ocenjen, kot mi je dal slutiti občutek ob pisanju. 
Ko sem morala po tednu dni svoj esej na glas 
prebrati (profesorju) – vtis o grdi pisavi me 
namreč ni varal – sem ugotovila, da sem prese-
netljivo suvereno in v smiselnem toku uteme-
ljevanja zapisala premislek – in kakšna lastna 
misel se mi je zazdela prav »brihtna«. 

Seveda pa v šoli poučujoči kolegi večinoma ne 

študirajo in jim ni treba pisati šolskih izpitnih 
esejev. Zato je morda lahko v pomoč izkušnja 
mentorice, ki je prva leta zunanje mature 
pisala eseje skupaj z dijaki, ki so ocenili njene 
izdelke. »Nikoli mi niso dali petice, našli so vse 
napake po ocenjevalni shemi. Tisti, za katerega 
se predpostavlja, da zna pisati eseje, če nas že 
uči tega, ni napisal odličnega eseja, je bil njihov 
osvobajajoč sklep. Zato je izpuhtelo njihovo 
strahospoštovanje pred pisanjem eseja, ki 
ga deli mnogo dijakov. Mi tega ne znamo, mi 
nismo za pisanje.« 

***

Pri rednem pouku filozofije primanjkuje časa 
za resnejšo pripravo na pisanje filozofskega 
eseja. Priprava je seveda pouk v teku leta, ki naj 
bi učil »razpravljalnega mišljenja«, tj. presojati 
pozicije, analizirati argumente, identificirati 
predpostavke, iskati protiargumente, postavlja-
ti vprašanja itd. Vadbo v samem pisanju prek 
leta običajno stopnjujem, na začetku namenjam 
nekoliko več pozornosti izpisovanju poudarkov 
v prebranih tekstih, »interpretaciji« misli in 
pripravi krajših odgovorov na vprašanja, sle-
dijo primerjalni teksti, daljši (argumentativni) 
zapisi proti koncu leta. Seveda ne gre za strogo 
linearno stopnjevanje: pri spoznavanju vsakega 
novega tematskega sklopa, tudi kasneje v letu, 
je prisotno tudi analitično branje in izpisovanje 
ipd. V teku leta posvetim eno učno uro za »ura-
dno« pripravo na esej, kjer strnjeno predam 
ključne »zakonitosti« pisanja filozofskega eseja, 
kriterije ocenjevanja, skupaj z dijaki pa pri uri 
pripravimo osnutek za 1–2 primera naslovnih 
trditev. Letos načrtujem, da bodo dijaki napisali 
en esej za vajo – idealno pri uri, v istih pogojih, 
kot bodo pisali zaključni esej za oceno, alter-
nativno pa za domačo nalogo. Možnost, kako 
zmanjšati negotovost dijakov glede eseja, je 
tudi skupna analiza primera (največ je na raz-
polago primerov dobrih esejev, npr. nagrajenih 
esejev na državnem tekmovanju), pri čemer pa 
se lahko pojavi problem ustvarjanja šablone za 
dober esej – zato se sama za to doslej še nisem 
odločila.



53

Katja Huš in Alenka Hladnik

Učni list za uvodne ure

Trije izvori filozofije 

Filozofija kot metodično mišljenje ima svoje 
začetke pred dvema tisočletjema in pol, kot 
mitično mišljenje pa že veliko prej. Vendar je 
začetek nekaj drugega kot izvor. Začetek je 
zgodovinski in prinaša naslednikom rastočo 
množico domnev, ki omogočajo mišljenje. Izvor 
pa je vedno vir, iz katerega prihaja pobuda za 
filozofiranje in v katerem vsaka današnja filo-
zofija edino zmore razumeti predhodne.

Ta izvor je večplasten. Iz čudenja sledijo vpra-
šanja in spoznanja, iz dvomov o spoznanem 
kritični preizkusi in gotovost, iz človeške 
pretresenosti in zavesti lastne zapuščenosti pa 
vprašanje o samem sebi. Predočimo si najprej 
te tri motive.

Prvič: (...) In Aristotel: »Kajti čudenje je tisto, 
kar človeka sili k filozofiranju: najprej se čudi 
nenavadnostim, ki jih srečuje, počasi gre naprej 
ter se sprašuje o gibanju Lune, Sonca, zvezd in 
nastanku vesolja.« Čudenje sili k spoznanju. V 
čudenju se zavem svoje nevednosti. Iščem vede-
nje, toda zaradi vedenja samega in ne zaradi 
kakršnekoli splošne potrebe. Filozofiranje je 
nekakšno prebujenje iz navezanosti na življenj-
ske potrebe. Prebujamo se, ko brez kakšnega 
določenega namena gledamo stvari, nebo, svet, 
ko postavljamo vprašanja, kaj in od kod je vse 
to. Odgovori nam sicer nič ne koristijo, dajejo 

pa nam zadovoljstvo.

Drugič: če sem zadovoljil svoje čudenje in 
občudovanje v spoznanju bivajočega, se vendar 
kmalu pojavi dvom. Čeprav se spoznanja kopi-
čijo, pri kritičnem preizkusu ni nič gotovega. 
Čutno zaznavanje je odvisno od naših čutil in 
varljivo. Gotovo se ne ujema s tistim, kar obsta-
ja zunaj mene, neodvisno od mojega spoznanja. 
Naši miselni vzorci so pogojeni s človeškim 
razumom. Zapletajo se v nerešljiva nasprotja. 
Trditve povsod nasprotujejo drugim trditvam. 
Slavni Descartesov stavek »Mislim, torej sem« 
je bil filozofu gotovost brez vsakega dvoma, 
medtem ko je o vsem drugem dvomil. Čeprav 
sem popolnoma prevaran v svojem spoznanju, 
ki ga morda niti ne opazim, me vendar ne more 
prevarati, da jaz vendar sem, saj sem vendar 
v svojem mišljenju prevaran. Dvom postaja 
kot metodični dvom vir kritičnega preizkusa 
vsakega spoznanja. Zato: brez radikalnega 
dvoma ni resničnega filozofiranja. Odločilno pa 
je, kako in kje bo preko dvoma dosežen temelj 
gotovosti.

In sedaj tretjič: v spoznavanju predmetov v 
svetu, ko skušam z dvomom priti do gotovosti, 
sem usmerjen na stvari, ne mislim nase, ne na 
svoje cilje, srečo in blagor, marveč pozabim 
nase in to spoznanje me zadovoljuje. Drugače 
je, ko se zavem samega sebe v lastnem položa-
ju. Stoik Epiktet pravi: »Izvor filozofije je zave-
danje lastne slabosti in nemoči.«

Da povzamemo: Izvor filozofije je treba iskati 
v čudenju, dvomu, občutku zapuščenosti. V 
vsakem primeru pa se začne z notranjim pre-
tresom.



54

V čem je razlika med začetkom in izvorom?

Naštejte tri motive za filozofiranje, ki jih 
navede avtor.

Izpišite razloge za dvomljenje, ki jih našteje 
avtor.

Kako razumete izraza »človeška pretrese-
nost« in »občutek zapuščenosti«, ki ju omenja 
Jaspers?

Kaj imajo skupnega vsi trije motivi za filozo-
firanje?	

Grške kolonije (8.–6. stol. pr. n. št.)

O začetku filozofije 

Kdaj je nastala?

Kje je nastala?

Kdo je bil prvi filozof?

Ali je nastala le na »zahodu«?

Iz česa je kozmos? Kako je nastal?

Kozmos je starogrško ime za enotnost oz. za 
svet kot urejeno celoto. Sodobna oblika tega 
vprašanja bi bila: »Iz česa je vesolje in kako 
je vesolje nastalo?« Znanstveni odgovor na to 
vprašanje ste začeli spoznavati pri kemiji in 
fiziki. Izvor kozmosa, iz česa je, kako je nastal 

in kakšne zakonitosti ga obvladujejo, pa so bila 
vprašanja prvih filozofov zahodne kulture, ki 
so postavili temelje in smer razmišljanja, kateri 
še dandanes sledijo tudi naravoslovne znanosti 
in matematika.

Preberite spodnje odlomke in premislite, 
kako se mitološka razlaga izvora kozmosa 
(in dogajanja v njem) v starogrškem mitu 
Teogonija razlikuje od razlage prvih filozofov.

Mit (gr. mythos: zgodba, pripoved, povest, 
govor, dogodek, zgodovina)

Heziod (7. st. pr. n. št.): »To mi opevajte, Muze, 
v olimpskih domovih živeče, prav od začetka, 
in kaj od vsega najprej je nastalo! V samem 
začetku je Kaos nastal, nato pa še Zemlja, širna, 
prsata, nesmrtnikov trajno obstojno domovje, 



55

njih, ki prebivajo zgoraj, na snežnih vrhovih 
Olimpa, Tartar temačni nastal v globočinah je 
Zemlje prostrane. Hkrati je Eros nastal, naj-
lepši med bogovi, Eros, ki ude utruja, ki vsem, 
ljudem in bogovom, v prsih načrte obračam 
kroti jim misli preudarne. Erebos mračni nastal 
je iz Kaosa, hkrati nastala Noč je temačna vsa, 
Noč, ki je z Erebom mračnim spočela, z njim 
zanosila v ljubezni in Eter in Dan mu rodila. 
Zemlja pa najprej rodila Nebo je, z zvezdami 
posuto, sebi enako po meri, da z njim bi lahko 
vse odela, kjer naj srečnim bogovom bo dom, 
neminljivi in večni. Zemlja nato je gore rodila, 
visoke in strme, polne tokav, kjer nimf boginj je 
domovje prijetno. Zemlja nato je rodila Morja 
valovje nemirno, vse brez ljubezenske sle. 
Nato je spočela v ljubezni, združena z Nebom, 
najprej Okean globoko vrtinčast, z Nebom še 
vrsto otrok: njih prva za Kojos in Krios, Japet, 
še prej Hiperion, pa Teja in Reja in Temis, z zla-
tom ovenčana Fojba, Tetija, še prej Mnemozina. 
Zadnji najmlajši od vseh, se rodil je Kronion 
zvijačni, najbolj strahoten od vseh, ki očeta je 
smrtno sovražil.« (Teogonija)

Prvi filozofi – jonski naravoslovci 
(Tales, Anaksimander, Anaksimen)

Fragmenti, ki govorijo o filozofiji prvih grških 
filozofov, miletskih filozofov: Talesa (624­–545 
pr. n. št.), Anaksimandra (610–547 pr. n. št.) 
in Anaksimena (588–524 pr. n. št.)

»Glede množine in oblike takšnega počela vsi 
ne govorijo istega, temveč Tales, ki je začetnik 
takšne ljubezni do modrosti, trdi, da je to voda 
(zato pa je tudi izjavil, da zemlja plava na vodi), 
najbrž privzemajoč tako domnevo iz tega, ker 
je videl, da je hrana vseh stvari vlažna in ker 
tudi sama toplota nastaja iz vlage in skozi vlago 
živi (saj je tisto, iz česar stvari nastajajo, počelo 
vseh stvari).« (Aristoteles, Metafizika: 983b 
18–26)

»Anaksimander je očividno opazoval presna-
vljanje štirih prvin iz ene v drugo, zato ni 
maral vzeti ne te ne one za podstat, temveč 
neko drugo mimo njih. (.) Anaksimander je 
postavil za pravzrok in prvino vsemu, kar biva, 
‘apeiron’ (neskončno) in je tudi prvi rabil to 
ime. Pravi, da to ni voda ne katera drugih tako 
imenovanih prvin, ampak neka svojevrstna 
neskončna podstat, iz katere sestoje vsi nebesi 
in svetovi v njih: ‘Iz česar pa stvari nastajajo, v 
tistem tudi minevajo po Nujnosti; zakaj druga 
drugi plačujejo kazen in poravnavo za krivdo 
po redu Časa.’«

(Anton Sovre, Predsokratiki 1988: 36, 26, 35)

»Tudi Anaksimenes pravi, da je osnovna podstat 
ena sama in neskončna. Vendar mu ni nedolo-
čena, kakor Anaksimandru, ampak določena, 
ko jo imenuje zrak.« »Kakor naša duša, ki je 
zrak, vlada nas, tako obdaja tudi ves kozmos 
dah in zrak.« (Isto, 1988: 38)

Vprašanje o počelu (gr. arche: vzrok, začetek, 
osnova, podstat, temelj ...) je bilo zgodovinsko 
prvo filozofsko vprašanje, na katerega je bil 
dan filozofski odgovor oz. znanstveno-filozof-
ski odgovor. Pojem počela označuje nekakšen 
večen in nespremenljiv temelj, iz česar je vse 
sestavljeno; prvi in končni princip, iz katerega 
je izpeljano vse, kar biva.



56

Navedite, kaj je počelo po Talesu, Anaksimandru in Anaksimenu?

Jonski naravoslovci Tales Anaksimander Anaksimen 

Počelo

Talesova hipoteza je predstavljala nov način 
mišljenja; pomeni namreč prelom z mitološkim 
mišljenjem oz. prehod od mythosa (mitič-
nega mišljenja) k logosu (racionalnemu 
mišljenju). Miti (o izvoru sveta) so poskusi 
razlage nastanka sveta in njegovega delovanja, 
pri čemer pa se razlaga osredotoča na dejanja 
in voljo nadnaravnih bitij, npr. bogov, boginj, 
polbogov. Bogovi, ki imajo tudi človeške lastno-
sti (so tudi muhasti, zamerljivi, jezni ...) in so 
personifikacija kozmosa oz. naravnih sil, urav-
navajo dogodke v svetu.

Jonski naravoslovci pa razlage sveta niso iskali 
pri bogovih, temveč skozi opazovanje procesov 
v naravi. Talesova hipoteza o vodi kot počelu 
vsebuje logično analizo dejstev, izpeljanih iz 
opazovanja sveta (hrana je vlažna, prav tako 
seme rastlin). Tales in njegova naslednika 
s tem ponudijo tudi prve naravoslovne oz. 
znanstvene razlage sveta. Četudi gredo razlage 
jonskih naravoslovcev k izvoru vsega, pa jih ne 
zanima časovni izvor – kot to zanima mit (t. i. 
mogočni čas mita) –, temveč ontološki izvor v 
biti: Kakšna mora biti narava stvari, da se lahko 
kažejo, kakor se, in spreminjajo, kakor se? Prvi 
filozofi si zastavljajo vprašanja o tem, kakšna je 
prvotna narava biti.

Ali lahko najdete še druge razlike med mitom 
in filozofijo?

Logos: Pojem logos ima izjemno veliko 
pomenov. Označuje predvsem to, kar je izraz 
razuma in razumskosti. St. gr. beseda za zakon, 
zakonitost; pri Heraklitu splošni zakon sveta 
oz. vrhovni zakon, kateremu je podrejeno spre-
minjanje sveta; v krščanski filozofiji pomeni 1. 
božjo besedo.

»Kot večina Grkov se je tudi Tales močno zave-
dal dramatičnih sprememb v opaznem svetu: 
dan se spremeni v noč in ta spet v dan, poletje 
v zimo in ta v poletje, toplo se ohladi in spet 
ogreje. In potem od vseh najbolj skrivnostna 
sprememba – življenje se spremeni v smrt in 
ta nekako spet porodi življenje. V Talesovem 
vprašanju je zajet naslednji premislek: če obsta-
ja spreminjanje, potem mora biti za njim nekaj 
nespremenljivega. Prav tako je opazil, da je na 
svetu mnogo posameznih stvari: skal, kuščarjev, 
zobotrebcev, mavric in ljudi. In vendar je svet 
celota in ne ohlapna zbirka nepovezanih pred-
metov. V vprašanju je bila domneva: če obstaja 
‘mnoštvo’, potem za njim nekako mora biti 
‘eno’.« (Palmer, Ali središče drži?)

Kaj se skriva za iskanjem počela vsega? Kako 
bi povzel temeljno misel prvih filozofov?

***

Jonski naravoslovci so bili ontološki materi-
alisti in monisti. Materializem je filozofsko 
(ontološko) stališče, da ima vse, kar je, snovni 
značaj, oz. vse, kar je, je iz snovi (materije). 
Monizem je filozofski nazor, ki izpeljuje celotno 
resničnost iz enega samega načela oz. trdi, da 
obstaja samo ena bitnost. Tisti, ki trdijo, da 
temeljí vse bivajoče na dveh načelih oz. sub-
stancah, so dualisti (npr. obstajajo materialna 
telesa in nematerialne duše), pluralizem pa je 
nazor, da svet sestoji iz mnoštva stvari. Ker je 
pri jonskih naravoslovcih osnova (počelo) samo 
ena, sodijo med moniste; in ker je ta osnova 
snovne narave, sodijo med materialiste.

Pitagorejci so imeli za počelo števila; njihovo 
počelo ni bilo snovne, temveč miselne narave. 
Zato bi jih lahko šteli k prvim idealistom. 



57

Nastanek filozofije in polis

S koncem mikenske civilizacije (1600–1100 pr. 
n. št.) je prišlo tudi do konca tipa kraljestva in 
družbenega življenja, osrediščenega okoli pala-
če, ki je imela osrednjo religiozno, politično, 
administrativno, vojaško in ekonomsko vlogo, 
kralj pa je izvajal oblast na vseh ravneh. V sle-
dečih stoletjih se je grško življenje organiziralo 
okoli mestnih držav – polisov, v katerih so drža-
vljani prek ljudskega zbora, sveta ali voljenih 
uradnikov odločali o javnih zadevah. Takšna 
ureditev je postavila v ospredje javno besedo in 
razpravljanje (v zboru, na sodišču ...): »... name-
sto kralja, čigar vsemogočnost se je v tajnosti 
njegove palače uveljavljala brez nadzorstva 
in omejitve, je hotelo grško politično življenje 
postati ob belem dnevu na agori predmet javne 
razprave, ki naj jo vodijo državljani, opre-
deljeni kot enaki, in ki jim je država skupna 
stvar. Govor ni več obredna beseda, primeren 
obrazec, ampak protislovno razpravljanje, 
diskusija, argumentacija. ... Grška kultura se je 
vzpostavila tako, da je bil čedalje širši krog ljudi 
– nazadnje ves demos – pripuščen v duhovni 
svet, ki je bil sprva pridržan za bojevniško in 
svečeniško aristokracijo. (...) To razširjanje pa je 
prineslo s seboj temeljito preobrazbo. Ko spo-
znanja, vrednote, mentalne tehnike postanejo 
elementi skupne kulture, so s tem tudi sami 
postavljeni na javno mesto in podvrženi kritiki 
ter prerekanju.« (Vernant, Začetki grške misli)

Ostanki agore v Atenah

Kako se značilnost življenja v polisih – pod-
vrženost spoznanj kritiki – kaže pri prvih 
filozofskih mislecih?

Aristotel je dejal: »Tudi tisti, ki ima rad mit, je 
nekako filozof.«

Omenili smo že, na kakšen način prvi filozofski 
premisleki sveta prelomijo z mitološkimi raz-
lagami sveta. V čem pa bi bila podobnost med 
mitom in filozofijo?



58

Katja Huš in Alenka Hladnik

Pojmi, pojmovno mišljenje 
in filozofija
V kratki zgodbi Jorgeja Luisa Borgesa Funes 
z dobrim spominom srečamo protagonista 
Irenea Funesa, ki je po padcu s konja ohromel 
in razvil izjemen spomin. Preberite spodnje 
odlomke zgodbe in premislite:

1.	 Kako bi opisali Funesovo življenje? 

2.	 Ali bi si želeli tako dober spomin, kot ga ima 
Funes?

3.	 Kako komentirate trditev, da Funes ni bil 
preveč zmožen misliti, saj misliti “pomeni 
pozabiti razlike, posploševati, odmišljati”?

“Mi z enim pogledom opazimo tri kozarce na 
mizi: Funes pa vse mladike in grozde in sadove, 
ki so v uti iz vinske trte. Poznal je oblike južnih 
oblakov v jutru tridesetega aprila osemnajsto 
dvainosemdesetega leta. /// Ti spomini niso bili 
preprosti; vsaka vidna podoba je povezana z 
mišičnimi, toplotnimi in drugimi občutki. Lahko 
je obnovil vse sanje, vse polsanje. /// Locke je 
v 17. stoletju predlagal (in zavrnil) nemogoč 
jezik, ki bi v njem vsaka posamezna stvar, vsak 

kamen, vsak ptič in vsaka veja imeli svoje ime. 
Funes je nekoč načrtoval podoben jezik, vendar 
ga je zavrgel, ker se mu je zdel preveč splošen, 
preveč dvoumen. Funes se je v resnici spomi-
njal ne samo vsakega lista na vsakem drevesu v 
vsaki gori, ampak tudi tega, kdaj jih je videl ali 
si jih mislil. /// Ne samo, da je težko razumel, 
da splošna beseda za vrsto: pes – obsega veliko 
število različnih posameznih bitij, različne veli-
kosti in različnih oblik; vznemirjalo (mučilo ga 
je), da bi za nekega psa ob treh štirinajst imel 
isto besedo (če bi ga gledali od strani) kakor za 
psa ob treh in četrt (če bi ga gledali od spredaj). 
/// Brez težav se je naučil angleščine, francošči-
ne, portugalščine, latinščine. Vendar se mi zdi, 
da ni bil preveč zmožen misliti. Misliti pomeni 
pozabiti razlike, posploševati, odmišljati.”

S pojmom odgovorimo na vprašanje “kaj 
nekaj je”. Pojem opredeljuje predmet glede na 
njegove lastnosti in pri tem ločimo bistvene 
lastnosti od nebistvenih lastnosti. Bistvena 
lastnost je tista, brez katere bi nekaj prenehalo 
biti to, kar je. Bistvena lastnost ima praviloma 
tudi največjo pojasnjevalno moč – ta lastnost 
razloži tudi druge lastnosti tistega, kar pojem 
opredeljuje. Miselni postopek pri procesu 
tvorjenja pojmov, v katerem ločimo v stvari 
bistvene lastnosti od nebistvenih, se imenuje 
abstrakcija oz. odmišljanje.



59

abstrahirati: (lat. abstrahere odtrgati, 
odvleči) odmisliti oz. izvzeti kaj, ne upoštevati 
česa, ne ozirati se na kaj

konkretizirati: opredmetiti oz. ostvariti, 
ponazoriti oz. pojasniti z zgledom, pokazati 
podrobno, natančno določiti

abstrakcija: (lat. abstractio iz abstrahere) 
odmišljanje, miselni postopek pri procesu 
tvorjenja pojmov, v katerem ločimo v stvari 
bistvene lastnosti od nebistvenih

konkretizacija: (fr. concretiser ostvariti iz 
lat.) ostvaritev, opredmetenje, ponazoritev oz. 
pojasnitev z zgledom, natančna določitev

abstrakten: (lat. abstractus) 1. odmišljen, 
2. pojmoven, obstoječ v mislih, 3. nenazoren, 
nejasen

konkreten: (lat. concretus zrasel, snoven 
zgoščen) 1. snoven, stvaren, predmeten, 2. 
nazoren, jasen 3. fil. zaznaven s čuti, poseben.

“Pojmi dajejo izkustvu obliko; omogočajo artikulacijo. Toda še preden poskušamo artikulirati 
svoje poglede, nam pojmi omogočajo, da prepoznamo stvari v svetu, da vidimo in slišimo določene 
predmete in določene ljudi namesto enega velikega zamegljenega sveta, kot bi gledali skozi filmsko 
kamero, ki je resno neizostrena. (...) Nato imamo pojem ‘pes’; lahko prepoznamo pse; lahko govori-
mo o psih. O psih lahko razmišljamo in si jih predstavljamo, tudi če enega dejansko ni v bližini, in 
lahko povemo, kaj si mislimo o psih na splošno.” 

(Robert Solomon, The Big Questions, str. 8)

O čem po vašem mnenju glede pojmov in pojmovnega mišljenja govori spodnja 
misel? Zapišite svoj premislek. “Poglejte nekaj: drevo, otroka, moškega, žensko, nebo, 
rožo, ne da bi to poimenovali, in videli boste veliko več.” (J. Krishnamurti) 

_____________________________________________________________

_____________________________________________________________

Definiranje pojmov�

Navedite dva strokovna pojma (termina), ki ste ju spoznali pri spodnjih predmetih. Za enega od 
naštetih terminov navedite definicijo. 

biologija: _______________________________________________________

kemija: _________________________________________________________

sociologija: ______________________________________________________

�  Vir: Olga Markič (2000). Logiški pojmovnik za mlade. Šentilj. Založba Aristej.  
Danilo Šuster (2015). Moč argumenta: Neformalna logika v teoriji in praksi. Maribor: Založba Aristej.



60

Obravnavajte navedene definicije. Če se vam 
zdijo slabe, katero pravilo kršijo?

Stol je stvar za sedenje.

Botanika je veda o sobnih rastlinah.

Šport je po ustaljenih pravilih izvajana telesna 
dejavnost za krepitev telesne zmogljivosti, tek-
movanje ali razvedrilo.

Avto je prevozno sredstvo s kolesi.

Življenje je tisto, kar se ti dogaja, ko se ukvarjaš 
s čisto drugačnimi načrti.

Človek je žival, katere možgani tehtajo v pov-
prečju 1375 gramov pri moških in 1250 gramov 
pri ženskah.

Glasba je umetnost, katere izrazno sredstvo ni 
barva.

Izobražen je tisti človek, ki obvlada staro gršči-
no.

»Teoretske definicije določajo bistvo 
definirane stvari.

Živa: Če bi vprašali mojega dedka, kaj je kislina, 
bi rekel, da je to snov, ki je kisla. Ampak saj 
vem, mi smo te pojme definirali znotraj določe-
ne fizikalne oziroma kemijske teorije.

Maša: Teoretske definicije ne nastopajo samo 
v naravoslovnih znanostih. Pojmi, kot so “pra-
vičnost”, “pravica”, “demokracija”, so prav tako 
teoretski pojmi, ki spadajo v teorijo morale, 
pravno ali politološko teorijo. Razprava, kakšna 
je definicija za tak pojem, zato ni zgolj besedna 
razprava. 

Živa: Kaj pa je to “zgolj besedna razprava”? Ali 
niso vse razprave besedne?

Maša: V zgolj besednem sporu ni pravega neso-
glasja med razpravljalcema. Za spor je kriva 
dvoumnost v izrazu. Ko dvoumje razjasnimo, 
izgine tudi nesoglasje.«

V šoli spoznavate ogromno pojmov: trikotnik, 
celica, evkariont, fotosinteza, elektron, sekulari-

Primer definicije iz psihologije:

Čustva so duševni proces, s katerim izražamo 
vrednostni odnos do nečesa.

Z definicijo razgrnemo vsebino pojma oz. razlo-
žimo njegov pomen. Pojmu čustva smo poiskali 
najbližjo nadpomenko (duševni proces) in 
navedli lastnost, po kateri se loči od drugih 
duševnih procesov (izražanje vrednostnega 
odnosa do nečesa). Tradicionalno pravimo, da 
mora definicija navesti najbližji rod in vrstno 
razliko. Kaj predstavlja najbližji rod in vrstno 
razliko v zgornji definiciji čustev?

Najbližji rod označuje nujne, a nezadostne 
lastnosti pojma, vrstna razlika pa poda nujne in 
zadostne lastnosti pojma. V definicijah iščemo 
torej lastnosti, ki so hkrati nujne in zadostne: 
biti deljiv z dva je nujna in zadostna lastnost za 
biti sodo število. Ta žival je pripadnik največje 
vrste sesalcev, če in samo če je modri kit.

Pri tvorjenju definicij se (idealno) držimo slede-
čih pravil: 

1.	 V definiciji navedemo najbližji rod in vrstno 
razliko. 
Miza je iz ravne plošče in navadno štirih 
nog.  x

2.	 V definiciji naj nastopajo bistvene 
značilnosti tistega, kar definiramo.  
Srce je tisto, kar razbija, ko tečemo.  x

3.	 Definicija naj ne bo krožna.  
Ljubezen je, ko si zaljubljen.  x

4.	 Definicija naj bo sorazmerna, naj ne bo 
preozka in ne preširoka. 
Nož je orodje za rezanje. / Nož je orodje 
za rezanje kruha.  x

5.	 Definicija naj bo jasna, enoznačna in 
natančna. 
Humor je rešilni pas v reki življenja.  x

6.	 Definicija naj ne bo nikalna, če je lahko 
trdilna.  
Krog je ravninski lik, ki ni pravokotnik.  x



61

zacija, globalizacija, čustva, osebnost, molekula 
itd. Matematika ima točno opredeljene pojme, 
tudi v naravoslovju večinoma nimamo težav z 
definicijami pojmov. V družboslovju in huma-
nistiki je nekoliko drugače, definicije se lahko 
razlikujejo zaradi različnih teoretskih usmeri-
tev ali pa le-te uporabljajo popolnoma različno 
terminologijo. Gotovo se boste strinjali, da 
lahko pri odgovoru na vprašanje, kaj je celica 
ali elektron, hitro preverimo, ali ste ju pravilno 
opredelili. Kaj pa je svoboda? Kaj je sreča? 

Sokrat in definiranje (filozofskih) 
pojmov

“Vpraševanje po tem, kaj neka stvar je, nas pri-
vede do definicije pojma in je podlaga za vsako 
znanstveno delo. S tem vpraševanjem je Sokrat 
dosegel zgodovinsko novo raven abstraktnega 
mišljenja. (…) Danes se nam zdi samoumevno, 
da postavljamo ta vprašanja (kaj je komet, kaj 
je kompleksno število), in da pojme, ki jih upo-
rabljamo, definiramo. Sokrat pa je bil prvi, ki je 
vprašanja zavestno postavljal na ta način.”

(Maria Fürst, Filozofija)

Sokrat (469–399 pr. n. št.), ena glavnih 
osebnosti zahodne filozofije, je bil znan po 
svojih pogovorih z Atenci, katerih tema so bili 
pojmi kot pravičnost, pogum, prijateljstvo, 
lepota. V pogovoru se je skušal dokopati do 
definicije teh pojmov in s tem do bistva stvari. 
Na začetku je bil Sokratov sogovorec po navadi 
prepričan, da obravnavane pojme pozna, a 
je Sokrat s svojim spraševanjem pokazal na 
pomanjkljivosti in protislovja njegovih oprede-
litev ter tako pripeljal sogovorca do priznanja, 
da si svojo vednost le domišlja oz. da pravza-
prav ne misli tega, za kar je mislil, da misli. 
Potem je vabil k drugi opredelitvi, nato pa je 
tudi to po istem postopku ovrgel in tako dalje.

Sokrat je prvi ponudil jasno metodo filozofira-
nja, ki je pojmovna in logična. Njegova metoda 
– sokratska dialektika – je metoda dvogovora 
(dialoga), kjer s sistematičnim spraševanjem 
prvi sogovornik prisili drugega v protislovje 
z začetnimi izvajanji, potem pa mu pomaga 
premagati protislovje in ga privede do določi-
tve splošnega pojma z indukcijo (sklepanje od 
posameznega k splošnemu oz. posploševanje iz 
nekaj primerov na cel razred stvari).

Če nas zanima definicija lepega, do nje po 
Sokratu ne bomo prišli z neskončnim nava-
janjem primerkov lepega v svetu. Sokratova 
definicija “bo namreč morala zajeti prav vse 
primerke lepega v tem svetu in tisto, po čemer 
Sokrat sprašuje, je prav ta ena lastnost, zaradi 
katere so vse stvari lepe, torej lepota. Ko se 
torej vprašamo, kaj je X, smo X opisali kot 
takšno eno lastnost L, skupno vsem stvarem: 
lepoto, rdečost, svetost, pravičnost, okroglost.” 
(Vezjak, Sokratski pojmovnik za mlade, str. 
65)

Prikaz sokratske metode na primeru pojma 
pogum

“Sokrat: Toda poskušaj mi odgovoriti na moje 
vprašanje: kaj je pogum?

Lahes: Pri Zevsu, Sokrat, tega ni težko povedati. 



62

Kajti če hoče nekdo ostajati v bojnem razpo-
redu in odbijati sovražnike ter ne beži, dobro 
vedi, da je pogumen.

Sokrat: (...) Pogumen je kot praviš tisti, ki ostaja 
v bojni vrsti in se bojuje proti sovražnikom.

Lahes: Res to trdim.

Sokrat: Tudi jaz. Kaj pa je s tistimi, ki se bojujejo 
s sovražniki v umiku, ne da bi ostal (v bojni 
vrsti)? 

Lahes: Kako v umiku?

Sokrat: Tako kot se za Skite pripoveduje, da se 
nič manj ne bojujejo tedaj, ko se umikajo, kot 
takrat, kadar se podijo (za sovražniki), in kot 
Homer nekje hvali Enejeve konje, češ da znajo 
“hitro sem ter tja preganjati” - in se umikati 
- ter pohvali tudi samega Eneja zaradi tega, ker 
ima vedenje o strahu, in (o njem) pravi, da je 
“poznavalec strahu”.

Lahes: In lepo je povedal, Sokrat, saj je govoril 
o (bojnih) vozovih. Tudi ti govoriš o skitskih 
konjenikih. Konjenica se bojuje tako, hopliti pa 
tako, kot pravim jaz. 

(...)

Sokrat: To je tisto, o čemer sem ravnokar 
govoril. Jaz sem kriv, da nisi dobro odgovoril, 
ker te nisem dobro vprašal. Nisem namreč pri 
tebi hotel poizvedeti le o tistih, ki so pogumni 
med hopliti, temveč tudi o tistih v konjenici in 
v vseh rodovih vojske, in ne samo o njih, (ki 
so pogumni) v vojni, temveč tudi o tistih, ki so 
pogumni v nevarnostih na morju, ter o tistih, 
ki so pogumni v boleznih, revščini in političnih 
zadevah, in celo ne samo o teh, ki si pogumni 
spričo bolečin in strahu, temveč tudi o tistih, ki 
se izredno obnesejo v boju proti poželenjem in 
užitkom, najsi vztrajajo (na svojih položajih) 
ali se umikajo - kajti gotovo, Lahes, obstajajo 
nekateri ljudje, ki so pogumni tudi v takšnih 
zadevah.

Lahes: Vsekakor, Sokrat.

Sokrat: Vsi so torej pogumni, vendar pa eni 
posedujejo pogum v užitkih, drugi v bolečinah. 
Tretji v poželenjih, četrti v strahovih - medtem 
ko je drugim po mojem mnenju v istih rečeh 
lastna strahopetnost.

Lahes: Seveda.

Sokrat: Kaj neki je vsaka od teh reči? To sem 
poskuša izvedeti. Poskušaj torej najprej pove-
dati glede poguma, kaj je to, kar je v vseh teh 
(držah) isto? Še ne razumeš o čem govorim?”

(Platon, Lahes, 190e–192c)

Ludwig Wittgenstein: Pojmi družin-
skih podobnosti

Ali ima lahko beseda res pomen le, če je ime 
za določeno lastnost, ki je skupna vsem čla-
nom razreda, ki jih označujemo s to besedo? 
Wittgenstein je na znanem primeru pojma 

“igra” opozoril, da ni vedno tako: različne 
igre imajo po navadi več skupnih značilnosti 
z drugimi igrami, vendar ne obstaja niti ena 
značilnost, skupna vsem stvarem, ki jim rečemo 
igra. Mnoge igre so zabavne, a ne vse; mnoge so 
tekmovalne, a nekatere niso, vloga spretnosti 
in sreče je lahko različna. Čeprav si večina iger 
deli več kot le eno skupno lastnost z mnogimi 
drugimi, ni mogoče najti značilnosti, ki bi bila 
skupna vsem igram, vidimo le mrežo podobno-
sti: “Za označitev teh podobnosti si ne morem 
izmisliti boljšega izraza kot ‘družinske podob-



63

nosti’, kajti v družini se različne podobnosti 
med sorodniki: zgradba, poteze obraza, barva 
oči, spol, temperament itd. na isti način pre-

krivajo in križajo. Dejal bom: ‘igre’ oblikujejo 
družino.” (Wittgenstein v Palmer, Ali središče 
drži?, str. 492)

Filozofski pojmi

Za filozofske pojme je značilna visoka stopnja splošnosti. Primer filozofskega pojma “bit” (= 
najsplošnejša lastnost vsega, kar obstaja): 

Za filozofske pojme velja tudi trojni S, in sicer 
da so:

•	 skupni izkustvu vseh mislečih;

•	 središčni za razumevanje našega izkustva;

•	 sporni oz. problematični: upirajo se 
našemu prizadevanju, da bi jih popolnoma 
jasno in dokončno opredelili.

Mnogo filozofskih pojmov je vsakdanjih, splo-
šno znanih (lepota, sreča, svoboda …), so pa 
tudi znani pojmi s posebno vlogo v filozofiji 
(materializem, idealizem …) in čisto posebni 
termini, ki jih ustvarijo filozofi (tu-bit, počelo, 
monada …).

Pojmi, ki jih najdemo v filozofskih vprašanjih, 
so torej sporni. Posebnost filozofije je tudi 
to, da se pomeni pojmov pogosto razlikujejo 
pri različnih avtorjih ali smereh, kakor boste 
spoznali v teku leta. Toda v filozofiji obstajajo 

tudi strokovni pojmi (termini), ki jih lahko 
dokaj enoznačno definiramo: ontologija, mate-
rializem, utilitarizem, hedonizem, empirizem, 
racionalizem itd. 

Krščanski filozof Avrelij Avguštin (354–430) 
je dejal: “Kaj je torej čas? Če me nihče ne vpra-
ša, vem; če pa ga hočem na vprašanje razložiti, 
ne vem.” Kaj je hotel s tem povedati?

Katere filozofske pojme smo že omenjali 
pri pouku do sedaj? Zapišite jih.



64

Aktivno državljanstvo in filozofija

Dora Lenart

Aktivnost za aktivno drža-
vljanstvo: Fotografije ne 
lažejo?
V aktivnosti Fotografije ne lažejo?, ki je pri-
merna za dijake programa aktivno državljan-
stvo, je izhodišče nabor fotografij iz preteklih 
150 let, ki so bile objavljene in analizirane v 
obsežnem fotoeseju časopisa The Guardian pod 
naslovom ‘It never happened – but the picture 
says it did’: 28 fake images that fooled the 
world (Freedland, 2025) – »Ni se zgodilo – a 
fotografija pravi, da se je: 28 fotomontaž, ki so 
pretentale svet«. 

Dijakom eseja za samo aktivnost ni treba pre-
brati (tudi zato, ker je esej napisan v anglešči-
ni), koristi pa, če ga pred aktivnostjo prebere 
učitelj. Gre za nabor fotografij – fotomontaž, ki 
so bile ustvarjene in objavljene z namenom, da 
zavajajo ali pa da zabavajo. V vsakem primeru 
izzivajo pozicije, da je fotografija lahko dokaz 
nekega dogodka, da fotografija predstavlja 
resničnost, da jo morda zajema, da pove več 
kakor tisoč besed in podobno; namen same 
aktivnosti pa je soočanje dijakov s sodobnimi 
izzivi v medijih, presojanje informacij, ki jih 
dobijo iz različnih virov, ter razvijanje kritič-
nega in etičnega razmišljanja ter interdiscipli-
narnega raziskovanja, ki ga potrebujejo tako na 
akademski kot na ostalih poteh v odrasli dobi.

Izhodišče za aktivnost: Fotoesej »Ni se 
zgodilo – a fotografija pravi, da se je: 
28 fotomontaž, ki so pretentale svet«

Vsebina fotoeseja je analiza fotomontaž, ki so 

iz različnih vzgibov pretentale javnost. Lahko, 
da je šlo za propagando, morda za nagajanje, 
morda je bila le »nedolžna« šala. V vsakem 
primeru so bile posledice enake – javnost je 
fotomontaži nasedla in ji pogosto še zmeraj 
verjame, čeprav je bilo razkrito, da gre za pona-
redek. Tukaj se pojavi prva točka, ki jo izziva 
aktivnost in o kateri morajo dijaki razmišljati 
– kako to, da fotografijam in ostalim vizualnim 
dokazom tako zlahka verjamemo? Ali fotografi-
je sploh lahko razkrijejo resničnost?

Zanimivo je, da se z vzponom umetne inteligen-
ce zavedanje, sploh med mladimi, o možnosti 
ponaredbe fotografij povečuje. Vendar pa ne 
gre za nov pojav. Iz eseja izvemo, da je bila 
ena prvih fotomontaž fotografija Abrahama 
Lincolna, katerega glavo so na fotografiji zdru-
žili s telesom sužnjelastnika Johna Calhouna, 
da bi dobili bolj »herojsko« podobo Lincolna 
po njegovem atentatu v letu 1865. Prilagodili 
so tudi nekaj ozadja; na originalu na primer 
najdemo dokumente z napisi »resna ustava«, 
»svobodno trgovanje«, »suverenost držav«, na 
fotomontaži pa »ustava«, »unija« in »razglasitev 
svobode«. Na drugi strani oceana pa se, na 
primer, pojavlja fotografija Benita Mussolinija 
na konju; ta na originalu prikazuje tudi krotilca 
konj, ki se na fotomontaži seveda ne pojavlja, 
ponovno z namenom propagande in predstavi-
tve političnega voditelja kot heroja. 

Odkar fotografija kot medij obstaja, torej obsta-
ja tudi pojav fotomontaže, ki je po navadi služil 
(in še služi) za namene politične propagande 
in zavajanja. Že tukaj lahko skupaj z dijaki raz-
mišljamo, kakšna je vloga vizualnih gradiv pri 
oblikovanju ideologije ter kakšen vpliv imajo 
pri distribuciji politične moči.



65

Potek aktivnosti

Aktivnost začnem z vprašanjem: Ali poznate 
pripis fotografijam na socialnih omrežjih 
»nisi slikal, nisi bil«? 

Dijaki so po navadi seznanjeni s tem in podob-
nimi pripisi ter jih z veseljem naštejejo in 
opišejo. Diskusijo o tem, zakaj je to ljudem tako 
pomembno, pustim za kasneje. Vredno pa je že 
na tej točki skupaj premisliti, kaj vse vpliva na 
interpretacijo slike, torej ali slika odseva real-
nost ali ne nujno.

Po navadi sledi vprašanje: V kolikšni meri se 
držite načela »videti pomeni verjeti«, ko vidite 
fotografije v medijih? 

Dijaki se zelo hitro zavejo, da vsemu, kar vidijo, 
ne smejo verjeti, in dokaj hitro začnejo našte-
vati primere »deepfake« videov in fotografij, 
na katere na internetu lahko naletijo. Zagata 
nastane, ko jih povprašam, ali verjamejo temu, 
kar vidijo v časopisih. Stopnja kredibilnosti je 
po navadi večja. Na tej točki morda v diskusijo 
lahko vpeljemo Descartesa in možnost, da nas 
čuti varajo, ali pa sodobne razprave o svetu 
kot simulaciji. Prav tako lahko diskusijo nada-
ljujemo s podvprašanji, na primer: ali so naše 
zaznave posredovane (skozi čute, medije), ali 
je sploh mogoče, da kdaj spoznamo resnico? Če 
je že skozi fotografije resnico težko spoznati, 
kakšna je sploh razlika med fotomontažo in 
fotografijo?

Kako preveriš, ali je posredovana slika mani-
pulirana ali pristna?

Dijaki večinoma pravijo, da tega sicer ne pre-
verjajo posebej, a trdijo, da vidijo iz slike, ali 
je pristna ali generirana s pomočjo umetne 
inteligence.

Po uvodni diskusiji jih seznanim z nekaj foto-
grafijami iz že omenjenega fotoeseja. V priho-
dnje nameravam vključiti tudi zadnji slovenski 
primer (neprimerne) uporabe Delacroixove 
slike »Svoboda vodi ljudstvo«, ki so jo v učbeni-

ku zgodovine za 3. letnik gimnazije cenzurirali 
in namesto originala uporabili generirano sliko, 
kjer je oprsje Marianne prekrito.

Nabor fotografij, ki jih uporabim, sledi fotoese-
ju. Vse fotografije, tako originale kot fotomon-
taže, je mogoče uporabiti kar s spletne strani 
The Guardian. Dijakom pokažem fotomontaže, 
vendar o njihovem ozadju ne govorim veliko, 
saj bo raziskovanje fotomontaž njihova nalo-
ga. Glede na velikost skupine prilagodim tudi 
nabor fotografij. 

1.	 Yves Klein – Skok v praznino (1960)

Francoski umetnik Yves Klein je javnost 
presunil s fotografijo, ki ga ujame v na videz 
neustrašnem skoku z ene od pariških streh. V 
resnici gre za kompozit dveh negativov, kjer 
je bil trampolin, na katerem je Klein pristal v 
postprodukciji, odstranjen. Šele petdeset let 
kasneje je bila resnica razkrita.

2.	 O. J. Simpson na platnici revije Time 
(1994)

Potem ko je bil Simpson obtožen umora žene 
Nicole Brown, sta reviji Newsweek in Time na 
svojih platnicah uporabili isto fotografijo, le 
da je revija Time fotografijo močno potemnila. 
Kritiki so glede implikacij te potemnitve trdili, 
da naj bi tako njegova koža delovala temnejša, 
on pa strašnejši, kar bi vplivalo na negativno 
prikazovanje rasnih atributov.

3.	 Mussolini na konju (1937)

Leta 1937 se je Mussolini označil za vladarja 
»Italijanske Libije« in se fotografiral na konju z 
islamskim ceremonialnim mečem. Na originalu 
je krotilec konja jasno viden in tudi prve objave 
fotografije so bile z njim. Uredniki so kaj kmalu 
ugotovili, da bi imela fotografija brez krotilca 
večjo moč, zato so ga odstranili in fotomontaža 
je do leta 1940 postala standardna verzija.

4.	 Snowball, velikanska mačka (2000)

Ko je njegova hči želela poslati fotografijo svoje 
mačke po elektronski pošti prijateljici, se je 



66

Cordell Hauglie najprej poigral s programom 
Photoshop in mačko naredil veliko večjo, kot je 
bila v resnici. Slika se je hitro razširila po inter-
netu s pomočjo verižnih e-mailov, s pripisom, 
da gre za posledice atomske radiacije.

5.	 Turist 11. septembra (2001)

V dneh po napadu na dvojčka 11. septembra 
2001 se je v verižnih e-sporočilih pojavila foto-
grafija moškega na razgledni ploščadi WTC, s 
pripisom, da gre za fotografijo iz kamere, naj-
dene med ruševinami, in da neidentificiranega 
moškega še vedno iščejo. Kmalu so ga identifici-
rali. Šlo je za madžarskega turista Petra Guzlija, 
ki je fotografijo izpred štirih let priredil za pri-
jatelje. »Turist« je kmalu postal meme, prikazan 
na različnih fotografijah velikih nesreč skozi 
zgodovino. 

6.	 Potovanja (1998)

Maja 1998 je skupina študentov umetnosti 
z univerze v Leedsu, kasneje poimenovana 
Leeds 13, poskrbela za eno največjih spletnih 
potegavščin v zgodovini Britanije. Kot del svo-
jega umetniškega projekta so dokumentirali 
(namišljeno) luksuzno potovanje v Španijo, ki 
naj bi ga financiral sklad univerze, v resnici pa 
skupina nikoli ni zapustila Leedsa. S pomočjo 
plažnih pripomočkov in premišljenih kadrov 
so fotografije priredili in projekt poimenovali 
»Going Places«. Tabloidi so skupino obtožili zlo-
rabe javnih sredstev in javnost je bila ogorčena 
tudi po tem, ko so po nacionalnem radiu razkri-
li ozadje projekta.

Dijake razdelim v skupine po tri. Njihova nalo-
ga je, da vsaka skupina izbere eno fotografijo in 
s pomočjo spleta izve čim več o tej fotomontaži 
ter premisli o sledečih vprašanjih:

•	 Kaj menite, da so razlogi za manipuliranje 
fotografij in proizvajanje fotomontaž?

•	 Kaj je bila motivacija za fotomontažo, ki ste 
jo izbrali?

•	 Zakaj je ta fotomontaža problematična? Kaj 

so njene implikacije?

•	 Kako to, da so ljudje verjeli fotomontaži? 
Kaj se lahko iz tega naučimo?

•	 Kje je meja med umetniško svobodo in 
zavajanjem?

•	 Kdo nosi odgovornost, ko manipulacija 
slike povzroči škodo?

V drugem koraku skupine predstavijo svoja 
odkritja in zaključke. Glede na uporabljeno 
fotomontažo jih s pomočjo vprašanj poskušam 
pripeljati do tega, da premislijo koncepte pro-
pagande, politične moči, represije, odgovorno-
sti, pristranskosti, manipulacij in resnice.

V zadnjem koraku dijaki napišejo odgovor ese-
jističnega tipa, ki služi kot dokaz o opravljeni 
nalogi za t. i. listovnik, v katerem premislijo 
citat Carla Sagana, »Izjemne trditve zahtevajo 
izjemne dokaze«, in odgovorijo na vprašanje: 
»Ali se fotografije še vedno lahko kvalificirajo 
kot dokazi? Pojasni svoj odgovor.« 

Zaključek

Aktivnost Fotografije ne lažejo? dijake na kon-
kreten in nekoliko nekonvencionalen način (s 
fotografijo se v svojem izobraževanju srečajo 
redko) spodbuja k razmišljanju, kako hitro in 
celo nezavedno zaupamo podobam, ki jih vidi-
mo v medijih in na spletu, ter k razmišljanju, 
kolikšno stopnjo zaupanja si vizualna gradiva 
kot sredstva za spoznavanje resnice sploh zaslu-
žijo. Z raziskovanjem zgodovinskih in sodobnih 
fotomontaž se naučijo, da manipulacija fotogra-
fij ni novost, temveč spremlja fotografijo že od 
njenih začetkov. 

Glavni namen dejavnosti je razvijati kritično 
presojanje informacij, etično razmišljanje in 
interdisciplinarne raziskovalne veščine, ki so 
nujne za odgovorno delovanje v družbi. Dijaki 
skozi raziskovanje spoznajo, da »videti« še zda-
leč ne implicira »verjeti«, kaj šele »vedeti«, ter 
da je preverjanje virov in razumevanje ozadja 
podob ključni del ne le aktivnega državljanstva, 



67

temveč našega bivanja v svetu, saj je in bo vse 
bolj prežet z vizualnimi materiali, ki ne predsta-
vljajo (celotne) resnice.

Vir 

Freedland, J. (2025). »It never happened – but 
the picture says it did’: 28 fake images that 
fooled the world«. Iz The Guardian: https://
www.theguardian.com/artanddesign/2025/
apr/12/28-fake-images-that-fooled-the-world



68

Rezervirano za študente 

Ana Pekovec, Marjanca Lončar

Filozofija za otroke in 
Pekarna Mišmaš
Filozofija se ukvarja z vprašanji iz vsakdanjega 
življenja – o katerih navadno ne razmišljamo 
kritično in jih ne reflektiramo, saj se nam zdijo 
očitna in samoumevna, ker so del našega vsak-
dana. Kljub temu pa, ko pomislimo nanje, pogo-
sto ne poznamo odgovora ali pa ne vemo točno, 
kako bi ga ubesedili. Večina ljudi si vsaj enkrat 
v življenju začne postavljati različna temeljna 
vprašanja: Kdo sem? Kakšen je smisel mojega 
življenja? Kaj je prava sreča? Kaj je pravica? Ali 
imamo dušo? 

Med študijem Predšolske vzgoje smo izvedeli, 
kako pomembno je razvijanje kritičnega mišlje-
nja in da lahko s filozofijo za otroke začnemo 
že v predšolskem obdobju. Ljudje imamo do 
filozofije pogosto negativen odnos, zato se ji 
izogibamo. V bistvu pa gre le za postavljanje 
vprašanj – podobnih tistim, ki jih v vrtcu otroci 
zastavljajo vsak dan – ter zbiranje otroških idej 
in misli. Že v vrtcu lahko torej skupaj z otroki 
razmišljamo – kot izhodišče lahko uporabimo 
otroško slikanico, na podlagi katere se z otroki 
pogovarjamo. Da bi znali otroci povedati svoje 
mnenje o neki temi, jih moramo učiti, spodbu-
jati in podpirati, da znajo o njej razmišljati, jo 
oblikovati in izraziti. 

Izbrali sva pravljico Pekarna Mišmaš, ki jo je 
napisala Svetlana Makarovič. Pravljica govori 
o naslovnem liku Mišmašu, ki je pek in peče 
najboljši kruh. Zaradi tega je zelo priljubljen 
med prebivalci vasi in okoliških krajev. Ima pa 
skrivnost – pri peki si pomaga s čarovnijo.

Kruh mu pomagajo peči miši, ki se vsako noč 
za eno uro spremenijo v majhne ljudi – so 
začarano ljudstvo. Kraljestvo miši in njihovo 
sožitje z ljudmi poruši zavist dostavljavke moke 
Jedrt ter Mišmaševega konkurenta, peka iz 
Kurje vasi. Pek iz Kurje vasi Jedrt podari kljuko, 
s katero ta nekega večera vdre v Mišmaševo 
hišo in razkrije njegovo skrivnost. V klet pošlje 
svojega mačka in mu naroči, naj polovi in požre 
vse miši. Naslednji dan, pred vsemi vaščani, 
Mišmaša obtoži čarovništva. Takrat Mišmaš izgi-
ne iz vasi – z njim pa tudi veselje in dober kruh.

Na prvi pogled se morda zdi, da v tej pravljici 
ni nič filozofskega, ko pa sva se poglobili vanjo, 
sva se spraševali o pravici do zasebnosti, o 
zavisti in etiki dejanj, drugačnosti, zaupanju in 
resnici ter o moči skupnosti – in kaj se zgodi, ko 
ta razpade. 

Mišmaš je v pravljici opisan kot nenavaden člo-
vek. Ob tem sva razmišljali, kaj sploh pomeni 
biti »nenavaden«, kdo je nenavaden, ali je to 
stvar lastne presoje ali je družbeno pogojeno. 
Spraševali sva se, ali smo morda vsi na svoj 
način nenavadni in ali je to nekaj slabega. 
Nenavadno pomeni nekaj, kar ni v naši navadi, 
nekaj drugačnega. Nenavadno vsekakor prite-
gne našo pozornost, a to še ne pomeni, da je 
slabo. 

Mišmaš po mnenju mlinarice Jedrt od nje 
kupuje premajhno količino moke za ves kruh, 
ki ga speče. Prav tako ji ni jasno, kako mu uspe 
toliko kruha napeči brez pomoči. Nekaj časa so 
se ljudje še spraševali, kako mu to uspeva, nato 
pa so menili, da je to njegova stvar in ga o tem 
niso več spraševali. Vsi – razen Jedrt, ki je bila 
pripravljena storiti marsikaj, da pride do resni-
ce. Tukaj se pojavljata vprašanji zavisti in etike 
dejanj: zakaj je bila Jedrt tako radovedna? Je 



69

bila res zgolj zavistna? Kako daleč je bila pripra-
vljena iti? Ali smo res ljudje takšni, da bomo za 
resnico šli »preko trupel«, ne da bi pomislili na 
posledice, ki ne vplivajo samo na nas, temveč 
na skupnost? Ali znamo živeti z nevednostjo? 
Tukaj sva menili, da je bila Jedrt res nevoščljiva, 
saj je Mišmašev posel uspeval bolje kot njen. 
Misliva, da okusen kruh ne igra bistvene vloge. 
Če bi mu prodala več moke, se verjetno ne bi 
spraševala, kako je narejen tako dober kruh.

Spraševali sva se tudi o pravici do zasebnosti. 
Koliko zasebnosti sploh še imamo, če posame-
znik ali družba stalno pritiska na nas in posega 
vanjo? Pogosto velja, da če kdo ne želi deliti 
svoje zasebnosti, nekaj skriva – in to »nekaj« se 
pojmuje kot sporno. Jedrt si ni želela le izvedeti 
resnice, temveč je tudi posegla v Mišmaševo 
zasebnost brez dovoljenja in z jasnim name-
nom, da mu škoduje. Jedrt je od Kurjega peka 
dobila kljuko in z njo vstop v Mišmaševo klet. 
Namesto da bi sama opravila umazano delo in 
se soočila z Mišmašem, je raje izbrala zlobnejši 
način – v klet je poslala mačka in mu naročila, 
naj vse miši polovi in pobije. Očitno Jedrt ni šlo 
zgolj za odkritje resnice, temveč tudi za to, da 
Mišmaša zatre, da mu vzame vse, kar mu omo-
goča delo in zaslužek. 

Zanimiv je tudi odnos med Jedrt in mačkom. 
Maček ji sprva zaupa, a kmalu ugotovi, da ga 
je zlorabila v svojem načrtu. Nasprotno pa mu 
Mišmaš ponudi dom in dobro hrano, zato z 
njim sklene dogovor, da ne bo več lovil miši. 
Tukaj se pokaže pomen odnosa, spoštovanja in 
zaupanja. Mišmaš se izkaže kot človek, ki zna 
graditi vezi in premišljeno rešuje konflikte. 
Verjetno bi našel rešitev tudi za Jedrt, če bi se z 
njim osebno soočila. 

Zadnji del zgodbe odpira vprašanje o moči 
skupnosti – kaj pomeni biti del skupnosti, kako 
skupnost vpliva na posameznika in kako posa-
meznik prispeva k skupnosti. Mišmaševo delo je 
osrečevalo ljudi. Ko je Jedrt ljudi prepričevala o 
mišji dlaki, ji niso verjeli, vendar so, ob večkra-
tni ponovitvi, začeli dvomiti. Zato so poklicali 

župana, ki se je odločil, da stvar razišče, in prav 
vsi so šli z njim. Kljub temu da so od Mišmaša 
dobivali le najboljše, ga v ključnem trenutku 
niso zaščitili. Ko so se začele širiti govorice, se 
zanj ni nihče postavil. Tu se porajajo vprašanja: 
Kdaj je skupnost močna? Ali skupnost pomeni 
samo to, da živimo drug ob drugem, ali pomeni 
tudi, da drug drugega ščitimo, podpiramo in 
sprejemamo tudi tiste, ki so drugačni? Kaj se 
zgodi, ko dovolimo, da ena oseba z govoricami, 
zavistjo ali manipulacijo razbije občutek sku-
pnosti? Po Mišmaševem odhodu se v vasi vse 
spremeni in takrat se pokaže, kdo je bil tisti, ki 
je v družbi prinašal skupno dobro, a skupnost 
tega žal ni opazila in se ni zavedala posledic. 
To naju je vodilo k razmisleku: Kdo gradi sku-
pnost? In kaj se zgodi, če iz skupnosti izrinemo 
tiste, ki vanjo tihoma prispevajo veliko? Če prav 
pomisliva, pravljica govori o tem, da prava sku-
pnost ne temelji na enakosti, ampak na spošto-
vanju razlik. Mišmaš je bil drugačen, a skupnost 
je s tem, ko ga ni znala zaščititi, izgubila nekaj 
pomembnega. 

Jedrt ni le zlobnica v pravljici, ampak nas 
opozarja, da kadar ravnamo iz zavisti, brez 
razumevanja ali sočutja, lahko porušimo nekaj 
dragocenega – ne le drugim, ampak tudi sebi 
in okolici. Pravljica nas s tem uči pomembnih 
življenjskih lekcij, ki so danes morda še bolj 
aktualne kot nekoč.

Dejavnosti v vrtcu

Zanimalo naju je, kako bi se na filozofska vpra-
šanja odzvali otroci v vrtcu. V obeh skupinah 
sva predstavili pravljico in se o njej pogovorili. 

Prva skupina: Vrtec Bohinj, skupina Sovice, 
starost otrok 3–6 let (Ana Pekovec, pom. vzg.)

Skupina Sovice deluje v podružnični šoli v 
Srednji vasi v Bohinju in vključuje 19 otrok, sta-
rih od tri do šest let. Otroci prihajajo iz bližnjih 
vasi in v skupino vstopijo s tremi leti ter v njej 
ostanejo do odhoda v prvi razred. V tem času 
se med njimi oblikujejo pristni in tesni odnosi, 



70

ki temeljijo na zaupanju, medsebojni pomoči 
in prijateljstvu. Heterogenost skupine bogati 
dinamiko odnosov in spodbuja medvrstniško 
učenje. Starejši otroci pogosto prevzemajo 
vlogo vzornikov in nudijo pomoč mlajšim, kar 
spodbuja razvoj empatije in socialnih veščin. 
Otroci so radovedni, ustvarjalni in z veseljem 
sodelujejo pri različnih dejavnostih. Še posebej 
radi poslušajo pravljice, gledajo in uprizarjajo 
lutkovne predstave ter se igrajo igre vlog, kjer 
izražajo svojo domišljijo. Pomemben del našega 
vsakdana predstavljata tudi gibanje in bivanje 
na prostem – redno se odpravljamo na spreho-
de, raziskujemo gozd in bližnjo okolico ter se 
igramo na igrišču.

Za pravljico Pekarna Mišmaš sem pripravila 
kamišibaj in zgodbo ob slikah pripovedovala na 
malem odru (butaju), kar je omogočilo slikovno 
podprto pripovedovanje ter večjo vključenost 
otrok. Po pripovedovanju smo si skupaj ogle-
dali posamezne ilustracije in obnovili vsebino 
zgodbe. Otrokom sem nato zastavila vprašanja, 
ki so spodbujala razumevanje, izražanje mnenj, 
razmislek o vrednotah in temah, ki jih pravljica 
odpira. 

•	 Kaj pomeni biti nenavaden, kdo je 
nenavaden človek? 

»Un, k ne veš, kdo je.«

•	 Ali smo mi tudi nenavadni? 

»Ne.« 

•	 Ali mislite, da je dobro, če si 
nenavaden? 

»Ne, to je ful slabo.« Zakaj? »Zato ker jaz ne 
maram biti takšen.«

•	 Ampak Mišmaš je bil nenavaden – ali 
to pomeni, da je bil slab? 

»Ne, ker je peku najboljši kruh.«

•	 Če nekomu povemo skrivnost, ali je to 
še vedno skrivnost? Zakaj? 

»Ne, ker bi potem povedal še enemu drugemu, 
pa ne bi bila več skrivnost.«

•	 Ali moramo vedno vse vedeti ali je 
prav, da kdaj česa ne vemo? 

»Prav je, da kaj ne vemo, ker potem ne rabimo 
kej naredit.« 

»Jaz pa mislim, da je prav, da vse vemo, ker 
potem smo lahko sami, pa ne rabimo nobenega 
nič vprašat.« 

»Ampak mi moramo vprašat Ano pa Petro za 
stranišče, če nas lulat tišči.«

•	 Zakaj sta bila Kurji pek in Jedrt jezna 
na Mišmaša? 

»Ker noben ni pršu k temu peku kupit ta kruh, 
samo k Mišmašu je šel. Pa od Kurjega peka ni 
bil slasten.«

•	 Kdo je kriv, da kruh Kurjega peka ni 
bil slasten? 

»Mišmaš ni bil kriv. Kurji pek je sam kriv, če ne 
zna pečt.«

•	 Zakaj pa jih je samo za eno uro 
začaral? 

»Ker samo eno uro se kruh peče.« 

•	 Kaj bi se zgodilo, če bi maček pojedel 
miši? 

»Ja Mišmaš bi moral sam kruh pečt.«

»Samo maček ne more sto miši pojest. Eno na 
dan lahko.«

•	 Kdo mislite, da bi bil kriv, če bi vse 
miši umrle? 

»Kurji pek.« Zakaj? »Ker je on ukazal Jedrt pa ji 
dal kljuko, da gre pogledat u klet.«

•	 Potem maček ni nič kriv? 

»Ne, samo Kurji pek pa Jedrca.« 

•	 Zakaj ji ljudje niso verjeli, da je našla 



71

mišjo dlako? 

»Ker se je zlagala.« 

•	 Kako pa vedo, da se je zlagala? 

»Ker ma tak obraz. Sej jaz tud kdaj po obrazu 
vem, da se kdo zlaže.« 

•	 Kaj pa vidiš na obrazu, da veš, da se je 
zlagala?  

»Ja tko k ne gleda naravnost pa tak čuden nos 
ma.«

•	 Kaj pa bi se zgodilo, če bi ljudje odkrili 
Mišmaševo skrivnost? 

»Okregal bi ga. Pa kruha ne bi več jedel.«

»Ja, pa vse miši bi polovil.«

•	 Ali imate kakšno vprašanje za 
Mišmaša, Jedrt in Kurjega peka?

Vprašanja za Mišmaša: »Zakaj je odšel iz vasi? 
Kam je šel? Kako speče tako slasten kruh? Kje je 
dobil to čarobno palčko? Kako je lahko spekel 
tako velik kruha, če je imel tako mal moke.«

Vprašanja za Jedrt: »Zakaj je mačku naročila, 
da poje vse miške? Zakaj je tko jezna na tega 
Mišmaša? Zakaj se je tako grdo zlagala, da je na 
kruhu mišja dlaka?«

Vprašanja za Kurjega peka: »Kje je dobil to 
kljuko? Zakaj je bil tako jezen? Jaz bi ga vprašal, 
zakaj samo iz kurjega dreka naredi kruh? Kje je 
dobil tako velik kur?«

Evalvacija dejavnosti

Pogovor po pravljici Pekarna Mišmaš sem 
načrtovala z namenom, da otroke spodbudim 
k razmišljanju o drugačnosti, zaupanju, pošte-
nosti in skrivnostih. Za pripovedovanje zgodbe 
sem izdelala kamišibaj, ki ga imajo otroci zelo 
radi, saj zgodbo slikovno obogati in s tem še 
bolj pritegne njihovo pozornost. 

Vprašanja, ki sem jih zastavila po prebrani 

pravljici, sem si pripravila vnaprej. Z njimi 
sem želela usmerjati pogovor in jim omogočiti 
izražanje lastnih misli in idej. V pogovor so se 
najaktivneje vključevali starejši otroci, izražali 
so svoja razmišljanja, delili občutke ter likom iz 
zgodbe postavljali zanimiva vprašanja. Mlajši 
otroci so odgovarjali bolj skromno, njihovi 
odgovori so bili pogosto podobni tistim, ki so 
jih pred njimi že povedali starejši. Kljub temu 
sem jih spodbujala k vključevanju in jim omo-
gočila, da aktivno sodelujejo v pogovoru. 

Dejavnost sem izvajala z devetnajstimi otroki, 
kar je predstavljalo določen izziv, saj so vsi 
otroci želeli odgovarjati in podajati svoja mne-
nja hkrati, zaradi česar je bilo težko zagotoviti, 
da bi vsak dobil možnost izraziti svoje mnenje. 
Pogosto se je zgodilo, da je en otrok odgovoril, 
drugi pa so njegov odgovor zgolj ponovili. Z 
dodatnimi usmerjenimi vprašanji sem spodbu-
dila raznolika razmišljanja in s tem otrokom 
pokazala, da ni nujno, da vsi mislimo enako. 
Menim, da bi bila dejavnost učinkovitejša v 
manjših skupinah, kjer bi imeli otroci več časa 
in prostora za izražanje svojih misli in doživlja-
nja. 

Odgovori otrok so bili iskreni in pogosto tudi 
zelo izvirni. Otroci so pokazali razumevanje 
pomembnih pojmov, kot so poštenost, odgovor-
nost, posledice dejanj, zaupanje in skrivnost. 
Posebej zanimiva so bila njihova razmišljanja 
o tem, kako lahko prepoznamo, da nekdo ne 
govori resnice. Pri tem sem opazila, da imajo 
otroci že razvite osnove kritičnega mišljenja in 
sposobnost moralne presoje, kar me je pozitiv-
no presenetilo. 

Med izvedbo sem začela razmišljati, kako blizu 
je bil ta pogovor filozofskemu pristopu, saj 
so vprašanja in odgovori spontano ustvarjali 
prostor za razmišljanje, raziskovanje pojmov 
in izmenjavo različnih pogledov. Otroci so s 
svojimi mislimi in odzivi pokazali, da so, ob 
primerni spodbudi in v varnem učnem okolju, 
že sposobni globljega mišljenja.



72

Vzdušje med dejavnostjo je bilo sproščeno in 
prijetno. Otroci so z zanimanjem sodelovali, 
postavljali vprašanja, odgovarjali in ob tem 
pokazali veliko radovednosti, domišljije in 
empatije. Krepili so pomembne življenjske 
spretnosti – učili so se poslušati drug drugega, 
izraziti svoje misli, razmišljati in se vživeti v 
občutke drugih. Pravljica jim je bila tako všeč, 
da so jo kasneje pripovedovali drug drugemu in 
jo še dolgo omenjali v vsakdanjih pogovorih. 

Izkušnja me je spodbudila k razmisleku, kako 
pomembno je, da otrokom omogočimo prostor 
za filozofski dialog. Otroci svet doživljajo dru-
gače kot odrasli, zato je pomembno, da jih ne 
podcenjujemo, ampak jim z zaupanjem odpre-
mo prostor za razmišljanje. Menim, da ima tudi 
navidezno preprosta dejavnost, kot je pogovor 
po pravljici, velik potencial za razvoj miselnih, 
čustvenih in socialnih veščin pod pogojem, da 
otrokom dovolimo razmišljati na svoj način. V 
prihodnje želim tovrstni pristop še pogosteje 
vključevati v svoje delo, saj je filozofija za otro-
ke orodje, s katerim pomembno prispevamo k 
celostnemu razvoju posameznika. 

Druga skupina: Vrtec Ig, skupina Zajčki, 
starost otrok 4–5 let (Marjanca Lončar, pom. 
vzg.)

Skupina Zajčki šteje 19 otrok. V skupini med 
otroki vlada pozitivno socialno vzdušje; med 
seboj so povezani in zelo empatični. Znajo 
poskrbeti drug za drugega. Z vzgojiteljico se 
zavedava, da vzgajava z zgledom, zato sva v 
komunikaciji – tako med seboj kot z otroki 
– spoštljivi, vljudni in prijazni. Veliko nama 
pomeni, da starši to prepoznajo in cenijo. 
Kadar pride do nesoglasij med posamezniki, 
pogosto opaziva, da se kdo izmed otrok samo-
iniciativno vključi – bodisi pomaga razrešiti 
konflikt bodisi potolaži prijatelja.

Zjutraj se otroci ob prihodu iskreno razveselijo 
drug drugega – pozdravijo se, se objamejo in 
z veseljem začnejo nov dan. Otroci iz skupine 
Zajčki se najraje igrajo igre vlog – pogosto 

postanejo gasilci, zdravniki, mehaniki, mamice, 
očki, sestrice, včasih pa tudi roparji ali dinoza-
vri. Navdušeni so nad rajalnimi igrami, poligoni 
v telovadnici in dogodivščinami v gozdu. Radi 
listajo po knjigah in postavljajo številna, rado-
vedna vprašanja. Skupino Zajčki zaznamujejo 
toplina, povezanost, igrivost in medsebojno 
spoštovanje. Z ustvarjanjem varnega in spodbu-
dnega okolja skupaj rastemo – otroci, vzgojite-
ljici in starši.

V skupini Zajčki so pravljico Pekarna Mišmaš 
otroci že poznali, vendar se o njenem sporočilu 
in vsebini doslej še nismo pogovarjali. Zato smo 
jo na kratko obnovili, za tem pa sem otrokom 
postavila nekaj vprašanj:

•	 Ali je bilo prav, da je Jedrt razkrila 
Mišmaševo skrivnost? 

»Ni bilo prav, ker se je zlagala.«

»Nekaj je povedala, a ni bilo res.«

•	 Kaj bi se zgodilo, če bi skrivnost ostala 
skrita?

»Bi še imeli kruh.«

•	 Je prav, da Mišmaš ni želel deliti svoje 
skrivnosti z drugimi? 

»Mogel bi povedat, da bi vedeli, kdo mu pomaga 
tako dober kruh peči.«

•	 Kaj pa bi bilo drugače, če bi vedeli, da 
mu miške pomagajo peči kruh? 

»Eni ga ne bi marali jest.«

»Jaz ga ne bi.«

»Jaz bi pa ga, če bi bil dober.«

•	 Zakaj je rekla, da je Mišmaš škrat? 

»Škrati znajo narediti čarovnijo.«

•	 Kaj pomeni, da je bil Mišmaš 
drugačen? 

»Ker je pekel drugačen kruh.«

•	 Se tudi ti kdaj počutiš drugačnega? 
Kdaj? 



73

»Ker imam drugačne hlače.«

•	 Kako bi se počutil/a, če bi bil/a 
Mišmaš? 

»Slabo bi se počutil.« 

»Žalosten bi bil.« 

»Solzice bi mi tekle.«

•	 Kdaj je prav, da povemo, če nekdo 
nekaj dela narobe? 

»Če kdo joka, da ga potolažiš.«

•	 Kaj pomeni, da kruh prinaša veselje? 

»Da nismo lačni in smo veseli.«

»Da si vesel in nisi več lačen.«

•	 Kaj misliš, da pomeni razmišljati? 

»Da kaj razmišljaš.« 

»Da razmišljaš o neki pravljici, ne vem kaj.« 

»Da poveš, da je miška maška, da je pesmica in 
da je pravljica.« 

»Da si tiho in razmišljaš.«

Kratka evalvacija pogovora z otroki

S pogovorom sem želela spodbuditi razmišlja-
nje o moralnih vprašanjih, drugačnosti, empati-
ji in pomenu deljenja ter zaupanja. Po kratkem 
obnovitvenem pripovedovanju so otroci z zani-
manjem sodelovali v pogovoru, ki se je razvil 
spontano in vsebinsko bogato.

Otroci so se na vprašanja odzivali zelo iskreno 
in s svojo značilno otroško logiko. Pokazali 
so, da razumejo temeljne vrednote zgodbe 
– poštenost, spoštovanje skrivnosti, čar drugač-
nosti in pomen medsebojnega razumevanja. V 
odgovorih so pogosto izražali lastna čustva in 
razmišljanja, s čimer so pokazali tudi razvijajo-
čo se empatijo in zavedanje, da že razumejo, da 
imajo drugi ljudje lahko drugačne misli, čustva, 
prepričanja in izkušnje kot oni sami in da jih 
znajo pri tem upoštevati.

Zelo dragoceni so bili odgovori na vprašanja o 

drugačnosti in doživljanju lastnih čustev (»ker 
imam drugačne hlače«, »solzice bi mi tekle«), saj 
kažejo, da otroci že zaznavajo individualnost 
in znajo ubesediti svoje občutke. Pogovor je bil 
priložnost za utrjevanje čustvene inteligentno-
sti in etičnega razmišljanja.

Na vprašanje o razmišljanju so odgovori segali 
od preprostih razlag (»da si tiho in razmišljaš«) 
do bolj abstraktnih (»da razmišljaš o pravljici«), 
kar nakazuje stopnjevan razvoj mišljenja in 
razumevanja procesa miselne dejavnosti. Zelo 
zanimivo je bilo tudi opažanje enega otroka, da 
»kruh prinaša veselje, ker nisi lačen in si vesel« 
– kar je preprost, a globok uvid v simboliko 
kruha kot vira telesnega in čustvenega zado-
voljstva.

Menim, da je bil pogovor uspešen, saj so otro-
ci aktivno sodelovali, izražali svoja mnenja, 
čustva in razmišljanja. Ob pravljici so razvijali 
socialne in moralne kompetence, bogatili bese-
dišče, vadili poslušanje in govorjenje, predvsem 
pa so v varnem in spoštljivem okolju imeli pri-
ložnost, da jih nekdo sliši in da so njihove misli 
pomembne. Pravljica se je izkazala kot odlična 
iztočnica za pogovor o vrednotah in medoseb-
nih odnosih.



74

Neža Kogej, Darija Turk

Filozofija za otroke v vrtcu: 
Rebeka in (ne tako) majh-
na, drobcena laž
Ko razmišljamo o uporabi filozofije za otroke 
v vrtcu, je pomembno, da filozofija za otroke 
spodbuja razvoj kognitivnih sposobnosti, kri-
tičnega mišljenja in dialoga pri otrocih, poleg 
tega pa vpliva tudi na čustveni in socialni razvoj 
ter razvoj pozornosti in razmišljanja (Hymer in 
Sutcliffe, 2017). Otroci so že zmožni pristnega 
čudenja in spraševanja o svetu okoli njih, zato 
je pomembno, da smo kot odrasli odprti za nji-
hova vprašanja. 

S filozofijo tako lahko začnemo že z otroki v 
vrtcu. Najlažje je, če jim za začetek preberemo 
izbrano pravljico, ki bo po našem mnenju 
spodbudila njihovo razmišljanje. Potem jim 
ponudimo možnost za razmislek in zastavljanje 
vprašanj. S tem jim omogočimo, da so oni tisti, 
ki določijo vsebino našega pogovora (Šimenc, 
2018). Pedagoški delavci imamo ključno vlogo 
pri spodbujanju otrok k razmišljanju, pri čemer 
se osredotočimo na spretnosti, navade ali 
pojme, ki jih želimo pri otrocih razviti (Hymer 
in Sutcliffe, 2017). Zastavljanje dobrih vprašanj 
pa ni samoumevno, zato je pomembno, da 
otrokom večkrat omogočimo vajo v zastavlja-
nju vprašanj, ki so ključna za razvoj zanimive 
razprave. Tovrstne dejavnosti bodo otrokom 
pomagale pri razvoju spretnosti in dispozicij, 
ki so pomembne za življenje v družbi. Poleg 
tega filozofija otrokom omogoča, da se med 
njimi okrepi spoštovanje, naučijo se posluša-
nja, povezovanja različnih tem, ki jih želijo 
spoznati, razmišljajo, raziskujejo prepričanja 
ter vrednote sebe in drugih, naučijo se biti bolj 
premišljeni, odgovorni, razvijati lastne poglede 
na stvari in posledično pri svojih odločitvah 
ter dejanjih izhajati iz razlogov (Šimenc, 2018). 
Otrokom je treba omogočiti primeren prostor, 
ki bo spodbudil njihovo vključitev in jim razširil 

vidno polje, zato je najprimernejša postavitev 
za tovrstne ure sedenje v krogu, pri tem pa svoj 
položaj sedenja prilagodimo njihovemu (sede-
nje na isti višini kakor otroci). Otroke je pred 
začetkom ure treba umiriti, kar lahko storimo 
na kinestetični, slušni, vidni ali čustveni ravni, 
pa tudi skozi različne igre, ki okrepijo njihovo 
pozornost (Hymer in Sutcliffe, 2017). 

Filozofija v pravljici 

S filozofijo za otroke se najlažje seznanimo 
skozi praktične aktivnosti, zato sva se odločili 
za filozofsko obravnavo pravljice. Dejavnost 
sva izvedli v Miklavževem Vrtcu Logatec, v 
skupini je bilo na dan izvedbe 15 otrok, od tega 
3 deklice in 12 dečkov, starih od 4 do 6 let. Na 
začetku sva otrokom prebrali pravljico z naslo-
vom »Rebeka in (ne tako) majhna, drobcena 
laž« pisateljice Laure Rankin, ki je otroke spod-
budila k razmišljanju in zastavljanju vprašanj. 
Za začetek sva vprašanja zastavili kar sami. 
Vprašali sva, o čem je govorila zgodba ter kaj 
jih je v njej najbolj pritegnilo, saj sva želeli, da 
bi obravnavana tema izhajala iz otrok. Otroci 
so v svojih odgovorih navedli, da so bile Rebeki 
všeč drobne stvari ter da ni bilo prav, da je laga-
la o fotoaparatu. 

Glede na njihovo zanimanje za majhne stvari 
sva jim razdelili liste in barvice ter jih spodbu-
dili, naj narišejo nekaj, kar je za njih majhno. 
Vsak je narisal nekaj drugega: želva, roža, 
dežnik, mravlja, miš, omarica, luč, jabolko, 
pajek, daljinec, ptič, polž, slepec, avtobus. Nato 
smo se vsi skupaj posedli v krog in si ogledali 
nastale risbice. Eden od otrok je ob pogledu na 
narisan avtobus takoj izrazil nestrinjanje. Tako 
se je začel naš pogovor. (O = otrok, V = vzgoji-
teljica)

O1: Avtobus ni majhen. 

V: Zakaj misliš, da avtobus ni majhen? 

O1: Ker so notri ljudje, zato ni igrača. Igrača bi 
bila majhna. 



75

O2: Ja, je majhen, če se pelje mimo Eifflovega 
stolpa. Veš kako je velik tisti stolp. V Ljubljani 
sem videl zelo majhen avtobus in samo štirje so 
sedeli notri (Kavalir). Blok je večji. 

V: Ali misliš, da je blok velik? 

O1: Blok je velik kot prst na roki. 

O2: Ne pa ni. 

V: Ali še kdo misli, da sta prst in blok enako 
velika? 

O3: To pa ni res. 

O1: Ja je. Če daš prst ob nos in zapreš eno oko, 
bo blok enako velik. 

V: Kaj pa pomeni, da je nekaj veliko? 

O4: Da je nekaj večje od tebe. 

V: Ali sem jaz velika? 

O2: Eifflov stolp je večji. 

O3: V Ameriki so najvišji stolpi. 

V: Kje je Amerika? 

O3: Moram pogledati na zemljevid?

O1: Na koncu Slovenije. 

V: Kaj je zemljevid? 

O3: Če nekaj iščeš, tam najdeš. 

V: Kaj bi našel na zemljevidu? 

O3: Diamante. 

O2: Ne moremo, ker nimamo dovolj vode. 

V: Zakaj bi potreboval vodo pri iskanju diaman-
tov? 

O3: Da ti da energijo? 

V: Kakšno energijo? 

O3: Moč, da se premakneš in delaš korake. 

V: Na začetku zgodbe ste povedali, da se je še 
nekaj pomembnega zgodilo. 

O4: Rebeka je lagala. 

V: Kaj je laž? 

O4: Nekaj, kar ni res. 

O1: Nekaj vzameš pa rečeš, da je tvoje, ampak 
ni. 

O3: Ne poveš resnice. 

V: Kaj je resnica? 

O3: Poveš, kaj si naredil. 

V: Ali vedno poveš resnico? 

O3: Ne vedno, takrat se zlažem. 

V: Zakaj ne poveš resnice? 

O1: Ker bo mami huda. Vedno moraš držati 
obljubo. 

V: Kaj je obljuba? 

O3: Da boš pospravil igrače. 

V: Kaj če ne pospraviš igrač? 

O3: Potem ne smeš dat častne, drugače je mami 
jezna. 

V: Kaj pomeni častna? 

O3: Ja Darija (se udari po čelu), kako ne veš! 
Pač rečeš častna! 

Refleksija dejavnosti

Pri izvedbi dejavnosti sva opazili, da otroci 
niso vajeni takega načina dela, na kar kaže tudi 
zadnji stavek pogovora, saj jim je zastavljanje 
vprašanj postalo čudno. Zavedava se, da tudi 
sami še nimava veliko izkušenj s tovrstnimi 
dejavnostmi, zato bova v prihodnje večkrat uve-
dli podobne aktivnosti in tako dopolnili znanje 
s področja filozofije za otroke. V diskusijo sva 



76

poskušali vključiti čim več otrok, vendar so 
večino časa sodelovali isti otroci. Ugotovili sva, 
da je bila izvedba dejavnosti tako za otroke kot 
tudi naju nekaj novega, saj se do zdaj v vrtcu še 
nismo srečali s filozofijo. Prepričani sva bili, da 
je filozofija preveč kompleksna. Ob prebiranju 
literature sva spoznali, da ima filozofija lahko 
velik vpliv na razvoj kognitivnih sposobnosti, 
kritičnega mišljenja in dialoga, vpliva na čustve-
ni in socialni razvoj ter razvoj pozornosti in 
razmišljanja. Filozofija za otroke lahko pomaga, 
da se otrok razvije v obzirnega in razumnega 
posameznika, kar posledično vpliva na njego-
vo delovanje v družbi. Zaradi nepoznavanja 
otroške filozofije in njenih pozitivnih učinkov 
se pedagoški delavci premalo odločamo za filo-
zofske aktivnosti, s katerimi bi lahko pozitivno 
vplivali na razvoj otrok. V kolikor bi podobne 
dejavnosti izvajali bolj pogosto, bi otroci lahko 
pridobili veliko novih spoznanj z različnih 
področij, poleg tega pa bi pridobili sposobnost 
zastavljanja dobrih vprašanj.

Filozofiranje z otroki (Šimenc 2018) ima več 
vidikov. Prvi vidik je povezan z odprtostjo 
otrok, saj jim je vse zanimivo, novo in nena-
vadno, bistveno pa je, da jim kot odrasli to 
dopustimo. Pomembno je, da ne zatiramo 
njihovih vprašanj in radovednosti, ampak jim 
omogočimo varen prostor, v katerem bodo 
slišani. Drugi vidik filozofije nas nagovarja k 
praktičnosti, saj bi lahko filozofijo opredelili 
tudi kot šolo mišljenja, ki je koristna za šolo, pa 
tudi življenje na splošno, saj nas uči stvari, ki so 
nujno potrebne pri šolskih predmetih ter dru-
gih znanstvenih disciplinah. Kot tretji vidik pa 
je izpostavljeno izkustvo otrok, ki je drugačno 
od izkustva odraslih. Zavedati se moramo, da 
so otroci popolnoma odvisni od odraslih, česar 
se tudi zavedajo, zato je pomembno, da jim 
omogočimo izražanje lastnih izkustev in ustvar-
janje lastnih zgodb. Z napisanim se popolnoma 
strinjava in priznava, da do zdaj nisva nikoli 
pomislili na filozofijo iz takega zornega kota. 
Iz preproste dejavnosti, kot je branje pravljice, 
lahko otroke naučiš veliko novega in koristnega 

za življenje. Nihče nam ni predstavil dejstva, 
da ima pravilno in dobro zastavljanje vprašanj 
toliko pozitivnih vplivov na otrokov razvoj. 
Kljub pomanjkljivemu znanju s področja filozo-
fije za otroke sva z izvedbo dejavnosti zadovolj-
ni, saj sva se seznanili z novim načinom dela in 
ugotovili, da je pri zastavljanju dobrih vprašanj 
potrebno veliko znanja in vaje, kar bova v pri-
hodnje zagotovo nadgradili. Glede na izvedeno 
aktivnost ter vse pridobljeno znanje, ki sva ga 
dobili s področja filozofije, sva ugotovili, da je 
ključno otrokom dopustiti kritično razmišljanje 
in jih pri tem spodbujati. Zavedati se moramo, 
da je vsak odgovor otrok pravilen in spreje-
mljiv, saj odraža njihovo miselnost, dojemanje 
in pogled na svet. 

Za izvedbo filozofije za otroke je potrebna 
odprta miselnost z razumevanjem otrokovega 
razmišljanja, pri čemer je treba otroke podpi-
rati in jim omogočiti varno okolje, v katerem 
bodo lahko pridobili nova znanja. Spoštljiva 
komunikacija je zagotovo eno od področij, 
ki ga lahko otroci skozi filozofske dejavnosti 
gradijo in nadgrajujejo ter posledično prido-
bijo spretnosti za boljše delovanje v družbi. 
Spoznali sva tudi, da je filozofijo za otroke 
težko načrtovati, saj ugotoviš, da se načrtovana 
dejavnost kasneje ne sklada z realno izvedbo. 
Otroci nas s svojimi vprašanji, odgovori in 
razmišljanjem presenetijo in popeljejo v drugo 
smer, kot smo pričakovali. Če menimo, da lahko 
predvidevamo odgovore otrok, jih s tem zelo 
podcenjujemo. Slednje se je pokazalo pri izved-
bi aktivnosti, saj so z odgovori zelo presenetili. 
Pred izvedbo sva imeli določena pričakovanja 
in predvidevanja, kako bodo otroci razmišljali, 
kaj bodo predlagali in vprašali, vendar se je 
izkazalo, da je predvidevanje nerealno, saj otro-
ci stvari dojemajo drugače. Pomembno je, da 
smo sposobni slediti otrokom in njihovemu raz-
mišljanju, saj bomo tako mi kot otroci pridobili 
veliko pozitivnih izkušenj in znanja s področja 
filozofije za otroke. Otroci so že sposobni kritič-
nega mišljenja, seveda pa pri tem potrebujejo 
spodbudo in usmeritev. Potrebni sta večkratna 



77

izvedba in vztrajnost, saj bomo le tako lahko 
napredovali in se razvijali. 

»Test dobrega učitelja ni, koliko vprašanj lahko 
zastavi učencem, da bodo zlahka odgovorili; 
ampak koliko vprašanj učencev, na katera sam 
težko najde odgovor, mu je uspelo navdihniti.« 
– Alice Wellington Rollins (Hymer in Sutcliffe, 
2017, str. 43)

Literatura 

Hymer, B. in Sutcliffe, R. (2017). Filozofija za 
otroke. Zelo kratek uvod. Založba Krtina. 

Rankin, L. (2009). Rebeka in (ne tako) majh-
na, drobcena laž. CFA.

Šimenc, M. (2018). Nove prakse filozofije. 
Univerza v Ljubljani, Pedagoška fakulteta. 

Jure Jakob

Filozofija v gimnaziji: z 
didaktičnimi napotki po 
razpotjih prakse
Tistim, ki so se kdaj študijsko posvečali didakti-
ki filozofije, pa tudi onim, ki se s poučevanjem 
filozofije poklicno ukvarjajo, je gotovo domač 
pojem dvojnosti “šolskega” in “filozofskega” 
vidika pri gimnazijskem poučevanju filozofije. 
Na eni strani imamo kurikularne cilje in naloge, 
vsebinski okvir učnega načrta in splošne didak-
tično-pedagoške smernice. Od tu izvirajo glavna 
vodila učiteljevega dela v razredu. Vključujejo 
tudi vse (za gimnazijski pouk) relevantne 
filozofske probleme in koncepte, ki jih je treba 
dijakom približati in jih naučiti, da bodo znali 
z njimi (vsaj do neke mere) misliti. Na drugi 
strani pa imamo filozofijo samo. Vendar je v 
naravi filozofije, ki je dijakom vedno posredo-
vana z (bolj ali manj) dialoško interpretacijo, 
da lahko do določenega (učnega) cilja pripelje 
po različnih poteh ali pa da neka pot odkrije 
doslej neznani vidik cilja in ga tako spremeni. 
Filozofska refleksija je načeloma nepomirljiv, 
nezaključljiv in odprt “projekt”; šolski pouk 
filozofije pa po drugi strani seveda zahteva 
neko vsaj približno zaključeno strukturo – ki 
zato nikoli ne more biti povsem adekvatna 
inherentnim izzivom filozofije. Ta dvojnost pov-
zroča napetost, ki učitelja filozofije postavlja 
pred stalno zahtevo (filozofske in didaktične) 
(samo)refleksije.

Ta dvojnost obenem utegne napeljati v sklep, 
da je za uspešen pouk filozofije bistveno, da 
učitelj predvsem dobro pozna svoje predmetno 
področje, saj ga bodo njegove specifike do 
učnih ciljev vodile v skladu z lastno logiko, ki 
je lahko kdaj tudi nasprotna formalnim didak-
tičnim zakonitostim. Res je, da je dobro pozna-
vanje filozofije, predvsem pa sposobnost zares 
misliti njene probleme, koncepte in teze temelj 
poučevanja. Ampak čeprav na tem 



78

temelju v skladu s cilji, ki jih želi doseči, vsak 
učitelj intuitivno razvije svoj stil poučevanja, 
lahko refleksija postopkov, ki jih pri tem 
uporablja v razredu, tudi izkušenemu učitelju 
pomaga, da svoj stil izboljša. Učitelju začetniku 
pa zelo pomaga, da ga sploh najde, si ga ustvari.

Sam sem bil tak začetnik marca 2025, ko 
sem na Gimnaziji Vič v okviru pedagoško-
andragoškega izobraževanja vodil svojo prvo 
gimnazijsko učno uro filozofije. Na nastop sem 
se razmeroma skrbno pripravljal, sestavil sem 
kratek esej na temo učne ure in s pomočjo men-
torja izdelal koncept z natančno opredeljenimi 
vsebinskimi koraki, kako izbrano temo dijakom 
predstaviti. Z isto temo sem nastopil dvakrat, 
vsakič pred drugim razredom. Po prvem, 
“poskusnem” nastopu sem imel boljši občutek 
kot po drugem, “uradnem”, ki mu je prisostvo-
val tudi mentor. Na slabši občutek niso vplivale 
le bolj formalne okoliščine in s tem povezana 
trema, temveč tudi stvarni potek pouka, saj se 
mi je zdelo, da je ob prvem nastopu dinamika 
dogajanja v razredu lepše sledila nitim, ki sem 
jih držal v rokah; po drugem nastopu se mi je 
zdelo, kot da so mi nekatere ušle ali pa se celo 
strgale.

Nekaj koristnih opazk v zvezi z mojim nasto-
pom sem dobil v kratki mentorjevi refleksiji 
že takoj po koncu učne ure. Potem ko je pre-
teklo nekaj časa in sem do prvih, še vročih 
vtisov vzpostavil nekaj distance, se mi je zdelo 
smiselno, da jih nadgradim z nekoliko bolj 
sistematičnim premislekom svojega ravnanja v 
razredu – dokler je spominski material še raz-
meroma svež in dostopen. Premislek sem oprl 
na skelet ključnih elementov učiteljevega dela 
v razredu, kot jih s sintezo konceptov didak-
tika filozofije Hilberta Meyerja v monografiji 
Prispevki k didaktiki filozofije/etike opredeli 
Marjan Šimenc (Šimenc 2018: 47–59). Gre za 
pet strukturnih vidikov, ki so bistveni za dobro 
načrtovanje in izvedbo pouka filozofije: ciljna 
sestava, vsebinska sestava, socialna struktura, 
operativna struktura in procesna struktura. 

Vsakega od njih bom tako najprej na kratko 
predstavil, nato pa v luči še svežih opredelitev 
izvedel refleksijo svoje nastopne ure. Temo 
in didaktične značilnosti njene izvedbe bo 
rekonstruirala refleksija, zato ga na tem mestu 
v izogib nepotrebnemu podvajanju le skopo 
povzemam.

Moj preliminarni, splošni cilj je bil dijakom 
predstaviti nekaj filozofskih tematizacij pojma 
svobode. Ob načrtovanju izvedbe sem hitro 
ugotovil, da je tema neobvladljivo široka, in 
se po namigu mentorja odločil za predstavitev 
pojmovanja svobode, kot ga v razpravi Dva 
koncepta svobode razvije angleški politični 
filozof Isaiah Berlin (Berlin 1992: 69-89). Učno 
uro sem vodil v frontalni, plenarni učni obliki, 
ki je v zadnji četrtini prešla v skupinsko delo, 
z metodičnega vidika sem klasično predavanje 
kombiniral z diskusijo, v zadnji četrtini pa uve-
del še skupinsko branje teksta oziroma delo z 
besedilom.

Ciljna sestava

Ciljna sestava je tista razsežnost učiteljevega 
dela, ki se je loti najprej; je začetek načrtovanja 
učne ure, ki določi generalno smer; a je učitelj 
nanjo pozoren tudi med samo izvedbo učne 
ure, ki včasih ne poteka (povsem) v skladu s 
cilji in zahteva prilagoditve njegovega ravnanja. 
Gre za osrediščenost na tisto, kar naj bi dijaki 
po koncu ure (ali sklopa ur ali šolskega leta, 
če na ciljno sestavo gledamo s širše časovne 
perspektive) odnesli s sabo, kar naj bi bil 
izplen učiteljevega dela in sodelovanja učencev. 
Ciljna sestava je tako na eni strani neločljivo 
povezana z vsebino učne ure; cilj opredeljuje 
dominantni vidik, s katerega bo določena 
tema predstavljena, in katere so tiste naloge, 
s katerimi bomo v razredu ta isti cilj dosegli. 
Pri tem je bistveno, da učitelj oceni zmožnosti 
dijakov – ali bodo zamišljenim ciljem kos, ali ne 
– in se pripravi tudi na možnost, da bodo dijaki 
stvari razumeli drugače, kot si je to zamislil 
sam. Enako pomembna kot vsebinska, tematska 



79

raven je izvedbena – način dela v razredu, ki 
ga bo učitelj izbral, da bi skupaj z dijaki prispel 
do zastavljenega cilja. Pouk filozofije si je 
skoraj nemogoče zamisliti brez “trdega jedra” 
učiteljevega klasičnega predavateljskega nasto-
pa. Praksa refleksije, kar filozofija po svoji 
naravi je, je neizvedljiva brez osredotočenosti 
na določen vsebinski problem, in poslušanje 
predavanja je prav to: vodena in usmerjana, a 
zato nič manj aktivna osredotočenost. Mora pa 
biti vodstvo dobro, sicer mu dijaki ne sledijo 
in se izgubijo. In predvsem predavanje ne sme 
biti predolgo, saj je sposobnost osredotočenosti 
vedno omejena. Lahko je etapno, s pavzami, ki 
povzamejo slišano in v katerih dobijo besedo 
dijaki, ali pa se uvede kakšna druga oblika 
njihove zaposlitve. Pavze so obenem mikropre-
verbe napredovanja do cilja ure, trenutki, ko 
lahko na hitro ocenimo, kako daleč smo prišli 
– če smo sploh kam prišli. Ciljna sestava je ne 
nazadnje tista razsežnost pouka, ki svoj pravi 
obraz neprizanesljivo pokaže takrat, ko učitelj 
preverja znanje: dobra ciljna sestava bo omogo-
čala, da bodo dijaki temeljne uvide v predelano 
snov dobili in jih znali pokazati, medtem ko ob 
slabi verjetno ne bo tako. 

Cilj moje učne ure je bil, da bi dijaki razumeli, 
kako v že omenjeni razpravi o svobodi razmi-
šlja in jo opredeljuje I. Berlin. Sicer kratek, a 
zelo zgoščen, eruditski in kompleksen tekst s 
široko mrežo referenc in številnimi pojasnje-
valnimi digresijami sem v ta namen moral zelo 
poenostaviti. Nisem sledil procesu njegove 
misli, ampak sem iz nje iztrgal njeno osnovno 
logiko in jo dijakom predstavil z opredelitvi-
jo njenih dveh temeljnih konceptov – kaj je 
negativna in kaj je pozitivna svoboda. Ker sem 
želel, da dijaki dojamejo oba koncepta kot nujni 
nasledek neke refleksije, miselnega dela, ne pa 
kot golo, formalno konceptualno shemo, sem to 
refleksijo s ponazoritvenimi primeri (mojimi, 
preprostimi, ne Berlinovimi) po korakih, od 
primera do primera, razvijal med samim preda-
vanjem. Dijake sem nagovarjal k odzivu in ga 
tudi dobil; moje predavanje se je izmenjevalo 

z razgovorom, ki se je razvil iz replik dijakov 
(nekaterih, peščice njih), pri čemer sem tudi 
med razgovori skušal ves čas čvrsto držati v 
rokah vsebinsko rdečo nit, ki je bila usmerjena 
v opredelitev Berlinovega koncepta negativne 
in pozitivne svobode.

Pri razvijanju argumentacije in ponazoritvenih 
podkrepitvah sem napredoval postopno, po 
korakih, ki so se nadgrajevali; po vsakem kora-
ku sem se ustavil, povzel in ponovil rezultat 
koraka, kar je bilo verjetno dobro. 

A pri tej “konstrukciji argumenta” sem bil vča-
sih tudi krčevit in nesproščen; ko se je kakemu 
dijaku ob mojih primerih-ponazoritvah utrnil 
kak protiprimer ali pa zgolj asociacija, ki se ni 
skladala z mojo argumentacijsko linijo, sem 
take poskuse refleksno spodbijal s protiar-
gumenti in “nepopustljivo branil” Berlinove 
teze. To je bilo verjetno nepotrebno, saj tudi 
prepričljivi alternativni pogledi ne bi mogli 
načeti in izničiti Berlinovih konceptov; lahko 
bi, če bi bili res utemeljeni, zgolj pokazali meje 
njihovega dometa, kar je za filozofsko refleksijo 
in pouk filozofije dodatni dosežek, ne pa izgu-
ba. Moja toga drža je izvirala iz moje filozofske 
nesuverenosti, kombinirane s tremo; zbal sem 
se, da bom preprosto pozabil, kako utemeljiti 
Berlinovo pozicijo, če bo diskusijo odneslo v 
neko drugo predmetno in konceptualno omrež-
je. To je lahko dokaz, da je učiteljevo široko in 
poglobljeno poznavanje njegovega predmeta 
tista osnova za uspešen pouk, ki je ne more 
nadoknaditi še tako temeljit načrt ravnanja v 
razredu. 

Za zanesljivo oceno, kako uspešno sem dose-
gel cilje, ki sem si jih pred izvedbo ure zadal, 
mi manjka izkušnja preverjanja znanja, ki je 
učiteljevo glavno tozadevno orodje; lahko se 
oprem le na sprotne vtise. Ti me prepričujejo, 
da sem bil delno uspešen. Za ponazoritev kon-
cepta negativne svobode sem uporabljal zlahka 
razumljive ponazoritve iz vsakdanjega življenja, 
in odziv dijakov je kazal, da razumejo, za kaj 
gre. Pri drugem Berlinovem koraku, konceptu 



80

pozitivne svobode, ki sem ga želel tematizirati 
z diskusijo ob branju teksta, pa je bil uspeh 
verjetno bolj skromen, saj je za resno diskusijo 
zmanjkalo časa. 

Vsebinska sestava

Vsebinska sestava je tesno, pravzaprav nelo-
čljivo prepletena s ciljno, saj je izbira vsebine 
učne ure vselej odvisna od ciljev, ki jih učitelj 
pri pouku želi doseči; v tem pogledu nima svoje 
avtonomije, in zdi se celo, da je izbira določene 
teme povsem prepuščena učiteljevim preferen-
cam. Vendar to ne drži povsem, saj je res tudi, 
da nekega učnega cilja ni mogoče doseči z izbi-
ro kar vsake vsebine. So vsebine, ki določenim 
ciljem ustrezajo, in tiste, ki jim ne; še več, dolo-
čeni cilji so tako tesno povezani z nekaterimi 
vsebinami, da je izbira slednjih za doseganje 
prvih skoraj samoumevna.

Povezava ciljev in vsebine seže še dlje: ko je 
določena vsebina izbrana, je ona tista, ki s 
svojo lastno notranjo logiko določa strukturo 
doseganja končnega cilja, in v tem smislu je 
vsebina tista, ki določa podcilje, etapne cilje, 
ki jih je treba doseči, da se sestavi pot do glav-
nega cilja. Torej je vsebinska sestava nekakšna 
mikroraven pouka v odnosu do makroravni cilj-
ne sestave. Po drugi strani pa lahko govorimo 
tudi o njuni dialektični komplementarnosti: cilji 
opredeljujejo tiste ključne vidike, pod katerimi 
bomo določeno vsebino obravnavali, a hkrati je 
izhodiščna izbira ciljev tudi že preddoločena z 
našim poznavanjem različnih vsebin, kakor so 
nam bile posredovane s tradicijo.

Čeprav je o vsebinski sestavi pouka nemogoče 
razmišljati brez povezave s ciljno sestavo in se 
včasih zdi, da je vsebina že sam cilj in da med 
njima sploh ni prave razlike, se na neki ravni 
vseeno zelo dobro pokaže koristnost ločevanja 
obeh ravni. Kajti ko se učitelj dijakom nameni 
predstaviti neko vsebino, hitro ugotovi, da bo 
njeno inherentno strukturo za delo v razredu 
(verjetno) moral spremeniti, prilagoditi – to 
bo storil ravno z ozirom na cilje, ki jih želi 

doseči. Drugače rečeno: disciplinarno strukturo 
vsebine, notranjo logiko določene filozofske 
izpeljave, bo za potrebe pouka preoblikoval 
v didaktično strukturo, jo nategnil na kopito 
didaktične učinkovitosti v skladu z zastavlje-
nimi učnimi cilji. Ampak z občutkom, tako kot 
sugerira rokodelska prispodoba – da izvirni 
material ne razpade na koščke, da ostane cel, 
ohrani svojo identiteto. 

Omenil sem že, da se je izhodiščna opredelitev 
cilja moje učne ure – tematizirati filozofsko 
obravnavo pojma svobode – med učno pripra-
vo izkazala za absolutno preširoko; iz nepre-
gledne množice “filozofskih vsebin o svobodi” 
sem moral izbrati neko specifično in didaktično 
obvladljivo za potrebe ene šolske ure. Do izbire 
problematike svobode sta me privedla dva 
razloga: presoja, da bi tema za dijake lahko bila 
zanimiva, ter moje takratne osebne afinitete do 
teme. V zvezi s slednjimi je zdaj iz vzvratnega 
pogleda mogoče nenavadno, da so rasle iz 
stika s čisto drugim delom filozofske tradicije, 
kot sem ga potem uporabil za učno tematiza-
cijo svobode. Ob prebiranju spisov ruskega 
misleca Nikolaja Berdjajeva, predvsem njegove 
(duhovne) avtobiografije Samospoznanje, 
mi je vzbudil pozornost koncept metafizične, 
brez-temeljne svobode, ki je izvir njegove per-
sonalistične, religiozno obarvane filozofije. A 
ko sem začel razmišljati, kako naj koncept svo-
bode Berdjajeva strukturiram v pregledne učne 
korake, si nisem znal zamisliti, kako bi njegovo 
za naš čas in prostor neobičajno prepletanje 
političnih in religioznih vidikov ustrezno kon-
tekstualiziral, tako da bi nagovorilo izkustvo 
dijakov. Skratka, znašel sem se v slepi (in 
široki) ulici, v kateri so se mi odpirale nove in 
nove primerjave s takšnimi in drugačnimi kon-
ceptualizacijami svobode v filozofski tradiciji, s 
čimer pa si problema nisem izčiščeval, temveč 
ga samo poglabljal. Ker nisem znal zastaviti 
učnih korakov, s katerimi bi vsebino oblikoval 
v skladu s konkretnim ciljem (Berdjajev in 
svoboda), se je vsebina množila, cilj pa vse bolj 
izmikal spred oči.



81

Po mentorjevi sugestiji sem se torej preusmeril 
k Berlinovi razpravi. Prejšnje zadrege so se 
razblinile, saj je Berlinov dvojni ključ, s kate-
rim odpira pojem svobode in afirmira njene 
“negativne” vidike, klasičen pristop tistega 
teoretskega liberalizma, katerega produkt sta 
tudi koncept kritičnega in etično avtonomnega 
posameznika (edukacijski smoter sodobne šole) 
ter politična zasnova modernih demokracij, ki 
(vsaj deklarativno) temeljijo na principu člove-
kovih pravic in dostojanstva – torej na zaščiti 
“negativne svobode”. Skratka, Berlinova obrav-
nava vprašanja poteka v znanem duhu, ki so ga 
dijaki do neke mere gotovo (že) ponotranjili, 
kar je mojo začetniško negotovost ublažilo, saj 
sem videl, da se bom vsaj po vsebinski plati 
lahko prepustil gladki didaktiki filozofskega 
prevpraševanja “že znanega”.

Pri sami vsebinski obravnavi sem se v osnovi 
držal Berlinove zastavitve. To je, opredelitve 
svobode na dva načina. Kot pravico, da si v svo-
jih dejanjih neoviran, da noben posameznik in 
nobena oblast ne posegata v tvojo avtonomijo 
(negativna svoboda); ter kot zmožnost nadzora 
nad lastno voljo in sposobnost upravljanja svo-
jih dejanj (pozitivna svoboda). Ta dva koncepta 
sta torej po nareku same snovi predstavljala 
dva delna, etapna cilja na poti do velikega cilja 
celovitega uvida v Berlinovo pojmovanje svo-
bode. Če se je do te točke didaktična struktura 
vsebine ujemala z njeno disciplinarno, pa sem 
na naslednji stopnji, ko je šlo za uvid v argu-
mentacijsko logiko, na kateri stojita Berlinova 
koncepta, zapustil disciplinarno strukturo 
in ustvaril posebno didaktično. Berlin se pri 
argumentaciji naslanja na klasični repertoar 
angleške in francoske politične refleksije 
(Mill, Locke, Bentham, Constant, Tocqueville, 
Rousseau), suvereno povzema njegove ideje 
in uporablja njegov besednjak ter tako vsebin-
sko precizira svojo misel. Presodil sem, da bi 
uporaba istega postopka razumevanje dijakov 
prej razpršila in zmedla, kot pa izčistila in 
utrdila. Pri tem sem izhajal iz prepričanja, da 
dijaki z omenjeno tradicijo skoraj gotovo niso 

dovolj seznanjeni, in spoznanja, da je v krat-
kem času, ki je bil na voljo, to nepoznavanje 
nemogoče odpraviti. Zato sem se osredotočil 
na tiste vidike Berlinove argumentacije, ki jih 
je mogoče povezati z vsakdanjim izkustvom 
(npr. kaj pomeni biti omejen/oviran v svoji 
svobodi, razlika med naravnimi in družbenimi 
omejitvami, hierarhije vrednot, samoomejitev 
svobode, minimum svobode, zasebnost itd.), 
in zanje poiskal preproste, banalne primere. S 
tem sem vsebinsko bogastvo Berlinove misli 
zelo osiromašil, predvsem pa dijake prikrajšal 
za uvid v to, da so njegovi koncepti vsaj toliko 
kot sad njegove lastne filozofske lucidnosti tudi 
nasledek dialoga s tradicijo in tako posredovani 
po neki širši zgodovini duha. 

Ampak določene redukcije disciplinarne vse-
bine v prid ciljno orientirani didaktični so 
verjetno neizogibne. Druge pa so posledica 
slabega načrtovanja in nespretnosti v izvedbi 
pouka. Tako je bila denimo moja obravnava 
dveh Berlinovih konceptov svobode vsebinsko 
neadekvatna glede na čas in pozornost, ki 
sem jo posvetil prvemu v primerjavi z drugim. 
Vsebinsko gre seveda za dva komplementarna, 
enako pomembna vidika. Po zunanjem obsegu 
posveti Berlinova razprava pozitivni svobodi 
celo nekaj več strani, sam pa sem slednji posve-
til le četrtino šolske ure. A težava ni bila le na 
ravni obsega; povezana je bila tudi z neučinko-
vito predstavitvijo vsebine. Nisem uspel pre-
pričljivo tematizirati “nevarnosti”, ki jo Berlin 
odkriva pri konceptu pozitivne svobode; nisem 
se oskrbel z nazornimi, preprostimi primeri, s 
pomočjo katerih bi dijaki Berlinovo opredelitev 
pozitivne svobode dojeli po principu logične 
nujnosti, enake oni, ki so jo prinesle ponazori-
tve negativne svobode. Namesto tega sem uve-
del skupno branje odlomka in se nepremišljeno 
zanašal na to, da nam bo “odlomek sam pove-
dal”, kako je s pozitivno svobodo pri Berlinu.

V odlomku Berlinove razprave, ki smo ga v 
zadnjem delu ure z dijaki skupaj brali, je razme-
roma razumljivo opredeljeno, kako se negativ-
na svoboda loči od pozitivne – prvo opredeljuje 



82

odgovor na vprašanje, kaj smem biti oziroma 
početi, drugo pa odgovor na vprašanje, kdo mi 
vlada, kdo usmerja in vodi moja dejanja. Ne 
prinaša pa odlomek argumentirane razčlembe 
notranje logike, ki v tako zastavljenem koncep-
tu pozitivne svobode “skoraj nujno” privede 
do zlorabe, zaradi katere do kraja udejanjena 
pozitivna svoboda v končni konsekvenci ukinja 
negativno svobodo. V odlomku je ta nevarnost 
zgolj zatrjena, in izrecno je opozorjeno, da sta 
se zgodovinski realizaciji prve in druge svobo-
de razvijali v različni smeri, dokler na koncu 
nista zašli v neposredni spopad (Berlin razmi-
šlja v obzorju vzpona modernih totalitarizmov 
v prvi polovici 20. st.). Seveda na drugih mestih 
razprave Berlin temeljito in postopno razvije 
logiko, po kateri se zmožnost svobodnega odlo-
čanja (vladanja) o lastnih dejanjih v skladu z 
lastno voljo po notranji nujnosti razvija v potre-
bo po univerzalizaciji lastne, partikularne volje, 
kar potem vodi v konflikt z drugimi partikular-
nimi voljami in končno v prevlado ene parti-
kularne, ki v imenu univerzalnega gesla omeji 
in zatre svobodo ostalih. Vendar to Berlinovo 
utemeljevanje ni nikjer zgoščeno v obvladljivo 
kratek odlomek, ki bi ga bilo mogoče dijakom 
predstaviti kot ključno mesto njegove misli. 

Zato skupinsko branje odlomka morda ni bil 
didaktično najbolj posrečen pristop. Čas, ki ga 
je vzelo glasno branje odlomka, bi bil bolj učin-
kovito izkoriščen, če bi se posvetil Berlinovi 
argumentaciji “nevarnih” vidikov pozitivne 
svobode s primeri in ponazoritvami. Za izhodi-
šče bi lahko vzel kar njegov namig v izbranem 
odlomku, v katerem pravi, da je “povezava med 
demokracijo in svobodo veliko bolj napeta, kot 
se je zdelo zagovornikom obeh” (Berlin 1992: 
76), in izpostavil (možne in dejanske) prime-
re, ko je negativna svoboda (ne biti omejen) 
okrnjena izključno (ne zaradi njene notranje 
samoomejitvene varovalke) v imenu izvajanja 
oblasti (torej udejanjanja pozitivne svobode), 
čeprav je slednje legitimizirano z demokra-
tičnimi procedurami odločanja. Premislili bi 
denimo lahko različne oblike demokratičnega 

oblastnega nadzora, ki se utemeljujejo v 
(pogosto navidezni) ogroženosti javne varnosti 
(preverjanja posameznikove identitete, osebni 
pregledi na letališčih, mejni nadzor, nadzor 
posesti in premoženja itd.). Ali pa rekli kako o 
suspenzu svobode, ki so jo v zvezi z nedavno 
aktualno ogroženostjo javnega zdravja uvedli t. 
i. koronski ukrepi, katerih drastičnost je bila v 
kričečem nesorazmerju s stvarno težo “grožnje” 
in v še bolj osupljivem nesorazmerju s filozof-
sko-kritičnimi glasovi disenza, ki smo jih lahko 
šteli skoraj na prste ene roke. 

Socialna struktura

Socialna struktura je tisti vidik dela v razredu, 
na katerega mislimo, ko se odločamo o obliki, 
ki jo bo pouk imel, in o delitvi dejavnosti med 
dijake in učitelja. Poznamo štiri osnovne načine 
strukturiranosti socialnega prostora v razredu 
oziroma štiri tipe učnih oblik: frontalni pouk, 
skupinsko delo, delo v dvojicah in individualno 
delo. Ključni cilj, ki ga ima učitelj v mislih pri 
odločanju za določeno obliko, je vzpostavitev 
sodelovanja, ki bo prineslo boljši učni rezultat, 
to je boljše, bolj poglobljeno razumevanje 
obravnavane snovi. Socialna struktura pouka 
so tako načini, vrste socialnih dejavnosti, ki naj 
bi optimizirale doseganje učnega cilja.

Motivi za izbiro določene oblike so povezani s 
prilagajanjem pouka učnim sposobnostim dija-
kov, na drugi strani pa s stremljenjem po vpelja-
vi novih in drugačnih zornih kotov obravnave 
snovi in s tem povezanim vzpodbujanjem 
individualizacije – to je možnosti, da dijak 
vzpostavi svoj odnos do obravnavanih vsebin 
in ga skuša v razredu afirmirati. Gre za aspekte 
diferenciacije v socialni strukturi pouka, ki se 
mora na drugi strani dopolnjevati z momenti 
integracije. Individualno delo dijaka dobi smi-
sel, ko je pripoznano na ravni razredne skupno-
sti – ko dijak dobi o svojih zamislih povratno 
informacijo. Ko se vzpostavi več artikuliranih 
individualnih vidikov, pride do njihove kon-
frontacije, kar ustvari prostor raznovrstnosti in 



83

večdimenzionalnosti – dijak dobi možnost, da 
isti problem uzre z drugačne, nove plati, in ga 
tako razume bolj poglobljeno.

Socialna struktura je tisti didaktični vidik 
ravnanja v razredu, ki mu med načrtovanjem 
učne ure nisem posvetil skoraj nobene pozor-
nosti. Ni šlo za izogibanje problemu, ampak za 
pomanjkljivo študijsko pripravo – vprašanj, ki 
jih odpira dotični vidik, si sploh nisem zmogel 
jasno zastaviti. 

Čeprav po drugi strani vidim, da sem socialni 
vidik pouka pri nastopu vseeno na neki intuiti-
ven način že v pripravi, pa tudi izvedbi deloma 
upošteval. Zdelo se mi je namreč nujno, da dija-
ki probleme in koncepte, ki jih bom predstavil, 
vsaj do neke mere razumejo v njihovi notranji 
logiki, se pravi, da znajo miselno prehoditi 
argumentacijo, ki jo Berlin razvija v podkrepi-
tev svojega dvojnega pojmovanja svobode. S 
tem smotrom sem ob posameznih korakih argu-
mentacije, ki sem jo razvijal s ponazoritvenimi 
primeri, dijake pozival k povratni informaciji: 
zanimalo me, če in kako razumejo primere. 
Dijaki so se odzivali. Ta postopek bi lahko 
opisal kot prekinjanje frontalnega pouka z indi-
vidualno (ko je dijak predstavljal svojo repliko) 
obliko dela; vzpostavil se je tudi nastavek za 
skupinsko delo (odzivi drugih dijakov na repli-
ko prvega), ki pa ga nisem znal prav izkoristiti 
in razviti. 

Torej: moje predavanje, ki je dijake nagovarjalo 
k sprotnemu odzivanju na slišano, je prehajalo 
iz čiste frontalne oblike v delno individualne in 
delno skupinske oblike iz potrebe po prilaga-
janju učnim sposobnostim dijakov – da bi laže, 
bolje razumeli. Ampak dlje od tega ni šlo; nisem 
vzpostavljal takšnih učnih oblik, ki bi res omo-
gočale individualizacijo obravnave učne snovi 
in odpiranje novih zornih kotov, ampak sem se 
temu celo refleksno izogibal (kot sem že omenil 
v refleksiji ciljne sestave). V sklepu učne ure 
sem sicer uvedel skupinsko delo z glasnim bra-
njem in komentiranjem odlomka iz Berlinove 
razprave. Vendar brez pravega učnega učinka, 

saj se je ura bližala koncu, dijaki so bili že malo 
utrujeni in naveličani, predvsem pa sem dobil 
vtis, da je glasno branje imelo nasprotni učinek 
od želenega – dijaki so bili bolj kot na vsebino 
pozorni na način (glasnega) branja in na kon-
kretnega dijaka, ki se je za branje na prigovarja-
nje sošolcev ne prav rad javil. 

Operativna struktura

S socialno strukturo je tesno povezana opera-
tivna; če je prva mehanika, je slednja finome-
hanika pouka. Lahko bi rekli, da je operativna 
struktura izčrpnejša in metodično urejena raz-
delava tistih načinov delovanja in sodelovanja v 
razredu, ki jih upošteva tudi socialna struktura.

(So)delovanje učitelja in dijakov pri izvedbi 
pouka si lahko zamislimo kot kompleksen 
sistem ravnanj in odnosov, ki jih je mogoče 
opazovati in opisovati na treh ravneh; tako 
govorimo o makrometodiki, mezometodiki in 
mikrodinamiki pouka. Makrometodika opisu-
je temeljne oblike pouka z najširšega vidika 
(svobodni pouk, tradicionalni pouk z učiteljem, 
proslave, sestanki), mezometodika pa socialne 
oblike (socialna sestava) ter faze učnega proce-
sa (uvod, razdelava, ugotavljanje rezultatov). 
Najbolj zanimiva je mikrodinamika, ki se 
nanaša na najmanjše izvedbene enote pouka, 
ki trajajo zelo malo časa. To so tista atomarna 
dejanja, iz katerih so sestavljene različne oblike 
poučevanja (predavanje, pogovor ...), pri čemer 
je bistveno, da jih vidimo kot kompleksne 
strukture, ki ne zadevajo le učiteljevega delo-
vanja, temveč učitelja, dijake in temo: vse troje 
skupaj. Primeri mikrodejanj, zajetih denimo v 
obliko pogovora (diskusije), bi lahko bili: dolo-
čitev teme, zastavljanje vprašanj, odgovarjanje, 
molčanje, spodbujanje, strinjanje, zavračanje. 
Pri mikrodinamiki gre torej za vzorce delo-
vanja, ki imajo značaj kamenčkov v mozaiku 
– so temelj učne oblike, ki sam po sebi naj ne 
bi vzbujal pozornosti, ampak omogočal dobro 
delovanje določene učne oblike. Če vzbudi 
pozornost, je to verjetno znamenje, da učna 



84

oblika pouka, ki je v teku, ne teče dobro. 

Najprej nekaj (samo)opažanj v zvezi z mezo-
metodiko moje učne ure. Z vidika “obrazcev 
delovanja”, kjer je moj pouk kombiniral preda-
vanje in diskusijo, je imelo to v izhodišču sicer 
koristno prehajanje to slabost (na kar sem bil 
opozorjen po koncu ure), da so bili v diskusijo 
vpleteni ves čas isti (trije, mogoče štirje, ne 
spomnim se več dobro) dijaki, kar je za večino 
ostalih postopoma postajalo vse bolj nadležno 
in je tako slabilo delovno dinamiko razreda kot 
celote – česar sam kot učitelj niti nisem znal 
opaziti.

Po drugi strani ocenjujem, da so bile “faze 
učnega procesa” razmeroma umestno zasta-
vljene in uspešno izvedene, saj smo s pomočjo 
mojih primerov od zastavitve vprašanj preko 
analize problemov še kar gladko napredovali 
do ugotavljanja rezultatov – torej do usvojitve 
Berlinovih konceptov negativne in pozitivne 
svobode (slednje sicer, kot že rečeno, slabše).

Na ravni mikrodinamike je mojemu pouku 
seveda marsikaj manjkalo. Ob preveliki osredo-
točenosti na “glasno, govorjeno razmišljanje” 
sem ključne ugotovitve razmišljanja pozabil 
zapisovati na tablo – dijaki tako niso dobili 
opornih točk za spominsko rekonstrukcijo učne 
ure, tisti manj pozorni oziroma manj sposobni 
pa ne pomagala, ki bi jim pomagalo laže razu-
meti razvijanje teme. 

Tudi načrtovano (in le delno izvedeno) skupin-
sko delo z branjem teksta sem zastavil slabo 
premišljeno, v obliki, ki bi težko proizvedla 
neko dodano vrednost (pri doseganju učnega 
učinka). Če bi se zanj sploh odločil, bi moral 
delo s tekstom organizirati drugače. Bolj 
učinkovito bi bilo, če bi razred razdelil na več 
skupin in vsaki dal isto nalogo: skupaj prebrati 
tekst, ga skupaj reflektirati na podlagi mojih 
priloženih izhodišč-vprašanj ter določiti poro-
čevalca skupine za predstavitev ugotovitev. 
Potem bi vsak poročevalec predstavil ugotovi-
tve svoje skupine, kar bi bilo verjetno bolj 

plodno izhodišče za razgovor, s tem pa boljši 
uvod v opredelitev Berlinovega koncepta pozi-
tivne svobode.

Procesna struktura

Procesna struktura zadeva časovni potek 
pouka. Običajna delitev opredeljuje sedem faz 
– začetek ure, vstop, obdelavo, ugotavljanje 
rezultatov, preverjanje, pregled in ponavljanje 
–, ki jih je mogoče povzeti v tri osnovne: zače-
tna opredelitev problema; njegova obdelava; 
povzemanje in preverjanje rezultatov. Sicer 
je skoraj pravilo, da pri pouku (filozofije) za 
zadnjo polovico na začetku naštetih korakov 
vedno zmanjkuje časa.

Procesna oziroma časovna struktura učne ure 
ima dva pomembna vidika. Prvi se nanaša na 
razčlenitev učnih korakov, faz, drugi, nič manj 
pomembni vidik pa zadeva prehodnost med 
enim in drugim korakom, t. i. pregibna mesta. 
To so trenutki, ko se določen korak konča in 
preidemo na drugega; čeprav prejšnji korak po 
navadi predstavlja smiselni uvod v naslednjega, 
se vseeno odvijeta tudi nekakšen mikrozaklju-
ček prvega in mikrouvod v drugega, med njima 
pa nastane vrzel, prazno polje, na katerem se 
lahko pozornost dijakov izgubi.

Začetek moje učne ure je bil seveda dvojen: 
prvi, protokolarni (pozdrav rednega profesorja 
in napoved moje učne ure) in drugi, dejanski 
(moja napoved učne teme in ciljev). Vstop sem 
izvedel s kratko predstavitvijo problema in 
navedbo filozofa, s pomočjo katerega jo bomo 
obravnavali, ter oboje podkrepil z zapisom na 
tablo. Potem je sledila obdelava – moje preda-
vanje, razvijanje problema, navajanje argumen-
tov, podkrepitve s ponazoritvami. Obdelavi in 
ugotavljanju rezultatov je bilo sinhrono ob bok 
postavljeno tudi preverjanje – kajti do neke 
mere je tudi diskusija oblika preverjanja, kako 
uspešna je bila obdelava teme.

Se je pa na diahroni ravni učnega procesa izka-
zala ključna pomanjkljivost mojega nastopa, 



85

saj v predvideni časovni okvir nisem uspel 
vključiti adekvatne obdelave teme; za del teme 
(številni vidiki Berlinove pozitivne svobode) 
je zmanjkalo časa. Razloga za to sta bila vsaj 
dva. Med izvedbo ure sem ob osredotočenosti 
na predstavitev teme na čas enostavno pozabil, 
ga pozabil spremljati in ustrezno prilagajati 
tempo prehajanja med koraki obravnave. Pa 
tudi pred nastopom, med pripravo ure, časovni 
izvedbi nisem posvečal prave pozornosti in sem 
se zanašal, da se bo med samo prakso stvar že 
razvila “približno tako, kot se mora”.

Očitno se lahko razvije tudi “tako, kot se ne 
sme”. Odsekan, nezaključen konec učne ure 
brez vsaj minimalnega povzemajočega pogleda 
nazaj in izpostavitve ključnih “točk” je slaba 
popotnica za doseganje cilja – da bodo dijaki od 
ure kaj odnesli. Zato je za dober pouk upošteva-
nje procesne strukture nujno.

Literatura

Berlin, Isaiah (1992). Dva koncepta svobode. 
V: Rizman, Rudi (ur.). Sodobni liberalizem. 
Ljubljana: Krt 84. Študentska organizacija 
Univerze v Ljubljani, str. 69–89.

 Šimenc, Marjan (2018). Prispevki k didaktiki 
filozofije/etike. Ljubljana: Pedagoški inštitut.



86

Mednarodna filozofska olimpijada

Poročilo z IPO 2025
Mednarodna filozofska olimpijada (IPO) je 
največji mednarodni filozofski dogodek za sre-
dnješolce. Od leta 1993 povezuje mlade mislece 
z vsega sveta, spodbuja kritično razmišljanje ter 
omogoča izmenjavo idej in praks med učitelji 
in učiteljicami filozofije iz različnih kulturnih 
in šolskih okolij. Slovenija je v kontekstu IPO 
zelo aktivna: že od prvih začetkov redno sode-
lujemo, slovenski dijaki in dijakinje so prejeli že 
kar nekaj medalj (tudi zlato), dvakrat (2020 in 
2021) pa smo olimpijado (sicer v času epidemi-
je, torej v spletni izvedbi) tudi organizirali. 

Letos je olimpijada potekala v mestu Bari 
(Italija). Sodelovalo je 54 nacionalnih delegacij 
z več kot 110 tekmovalci. Vsaka sodelujoča 
država lahko namreč pripelje dva izbrana 
kandidata, država gostiteljica pa lahko sode-
luje z 10 dijaki in dijakinjami. Na IPO 2025 je 
sodelovalo tudi več kot 60 učiteljev in učiteljic 
filozofije z vsega sveta, ki na dogodku delujejo 
kot ocenjevalci esejev. IPO 2025 je bil bogat ne 
le s tekmovalnim, ampak tudi z izobraževalnim 
in družabnim programom. Univerza Bari in 
Italijansko filozofsko društvo kot glavna orga-
nizatorja sta pripravila številna predavanja in 
delavnice za dijake in učitelje na temo družab-
nosti ali umetnosti sobivanja (ang. convivia-
lity) kot filozofskih konceptov. Stavek enega 
izmed dijakov na zadnji delavnici dobro pona-
zori smer razprave, ki je predstavljala rdečo nit 
dogodka: “Sposobnost sobivanja se skriva v 
rasti posameznikove svobode skozi ustvarjal-
no in odgovorno soudeležbo v skupnosti.”

Slovenska delegacija 2025

Letos sta na IPO 2025 potovala dva sloven-
ska predstavnika: Manca Košir z Gimnazije 
Kranj (mentorica Nataša Kne) in Dan Muršič 
z Gimnazije Ptuj (mentorica Vida Otič). Oba 
sta bila izjemno prijetna, vedno pripravljena 
na poglobljeno razpravo, vedoželjna in – kar 
je najpomembnejše – iskreno filozofsko nav-
dahnjena. Slovenijo in svoji šoli sta zastopala 
odlično. 

Kot vsako leto, sta bila kandidata izbrana na 
podlagi nacionalnega izbirnega tekmovanja. 
Podobno kot na IPO tudi na izbirnem tekmova-
nju v Sloveniji prijavljeni tekmovalci prejmejo 
štiri ali pet filozofskih citatov, ki izhajajo iz 
različnih tematskih sklopov (vprašanje stvar-
nosti, vprašanje spoznanja, vprašanje morale, 
posameznik in skupnost, filozofija religije ali 
filozofija umetnosti). Kandidati v angleščini 
pišejo esej na računalnikih. Ob sebi imajo lahko 
le pisala, konceptne liste in dvojezični slovar. 
Čas pisanja je štiri ure, pri čemer kandidati 
niso omejeni glede forme ali dolžine besedila, 
odločijo pa se lahko za argumentativni ali inter-
pretativni esej. Ocenjevalci eseje presojajo na 
podlagi več kriterijev:

•	 relevantnost glede na naslov oziroma 
naslovni citat,

•	 filozofsko razumevanje izbrane teme,

•	 argumentativna moč in prepričljivost,

•	 koherentnost razprave,

•	 izvirnost in osebni prispevek.

Na ta način se preverja ne le znanje in poznava-
nje filozofskih avtorjev, temveč tudi sposobnost 
samostojnega, ustvarjalnega in jasnega filozof-
skega mišljenja. 



87

Manca in Dan sta že na izbirnem tekmovanju 
napisala relevantne, s filozofskim znanjem 
podprte in z inovativnimi idejami obogatene 
ter jasno argumentirane eseje. Še pomembnej-
še pa je, da njun uspeh ni bil omejen zgolj na 
izpolnjevanje kriterijev ocenjevalcev. Na IPO sta 
se izkazala kot mlada misleca, pripravljena in 
željna soočiti se z relevantnimi in kompleksni-
mi filozofskimi vprašanji – prav to pa je temelj 
za aktivno sodelovanje na dogodku, kakršen 
je IPO, ki ni le tekmovanje, ampak predvsem 
filozofski simpozij, srečanje mladih filozofov z 
vsega sveta.

Manca iz Gimnazije Kranj je na IPO 2025 pre-
jela častno omembo (honourable mention). 
Odločila se je, da bo pisala esej na prvi naslov:

It may be confidently asserted that no man 
chooses evil, because it is evil; he only mistakes 
it for happiness, the good he seeks. And the 
desire of rectifying these mistakes, is the noble 
ambition of an enlightened understanding, 
the impulse of feelings that Philosophy invi-
gorates. (Mary Wollstonecraft, A Vindication 
of the Rights of Men, in a Letter to the Right 
Honourable Edmund Burke, Occasioned by 
His Reflections on the Revolution in France)

Na izviren način je povezala eksistencialistično 
etiko (Sartre, Heidegger, Beauvoir) s kartezijan-
sko metodologijo in Platonovo epistemologijo, 
da bi pokazala, kako filozofija omogoča kritično 
presojo, popravljanje zmot in prizadevanje za 
dobro. Svojo tezo je razdelala v treh razsežno-
stih:

•	 s Sartrom in Beauvoir je pokazala, da 
človek v svobodi vedno izbira zase in hkrati 
za vse človeštvo, zato je vedno odgovoren 
tudi za druge;

•	 z Descartesom je primerjala možnost, 
da je naše spoznanje zamegljeno, to 
interpretacijo pa je soočila s pojmom slabe 
vere pri Sartru;

•	 s Platonom in Heideggerjem je utemeljila, 

da filozofija deluje kot razsvetljujoča 
dejavnost, ki nas prek tesnobe in spoznanja 
vodi k avtentičnemu življenju.

Manca je kot dijakinja tretjega letnika, ki se je 
s filozofijo v času olimpijade resneje ukvarjala 
manj kot leto dni, kljub razumljivo omejenemu 
poznavanju filozofije pokazala pravo mero 
filozofske radovednosti, sposobnost izvirnega 
premisleka in jasno argumentativno analizo. 
V tem se zrcali tisto, kar pri filozofiji na maturi 
in na IPO še posebej cenimo: sposobnost samo-
stojnega mišljenja, ki presega reprodukcije 
naučenega.

Dan Muršič z Gimnazije Ptuj priznanja ali meda-
lje ni prejel, je pa napisal vsebinsko bogat in 
argumentacijsko močan esej na sledeči citat:

Thus to speak a language is to commit oursel-
ves to the double indeterminacy due to our 
reliance both on its formalism and on our own 
continued reconsideration of this formalism 
in its bearing on experience. For just as, owing 
to the ultimately tacit character of all our kno-
wledge, we remain ever unable to say all that 
we know, so also, in view of the tacit character 
of meaning, we can never quite know what 
is implied in what we say. (Michael Polanyi, 
Personal Knowledge. Towards a Post-Critical 
Philosophy)

Dan je misel iz izvornega citata razširil v raz-
pravo o različnih razumevanjih subjektivnosti 
v odnosu do jezika. Esej je začel s prikazom 
kartezijanskega pojmovanja subjekta kot racio-
nalnega, koherentnega in avtonomnega nosilca 
jezika ter nato:

•	 kritično analiziral kartezijansko pozicijo 
in predstavil alternativna razumevanja 
subjekta v odnosu do jezika skozi 
strukturalizem, poststrukturalizem in 
Hegla;

•	 razpravo razširil s Foucaultovo analizo moči 
kot procesa oblikovanja subjektivnosti v 
sodobni družbi;



88

•	 zaključil s tezo, da je subjekt vselej 
relacijsko umeščen v jezikovno in družbeno 
mrežo, ne pa samostojen in samozadosten 
nosilec pomena.

Dan kot dijak 4. letnika, ki je opravljal tudi 
maturo iz filozofije, je pokazal dobro filozofsko 
razgledanost in zrelost ter široko poznavanje 
avtorjev. Vendar pa ni dovolj izrazito razvijal 
problemskega mišljenja, saj ni jasno identi-
ficiral filozofskega problema, ki ga odpira 
Polanyijev citat (npr. vprašanje meje izražanja 
mišljenja, razmerje med jezikom in pomenom, 
neizrekljivost v jeziku). Namesto tega je pre-
hitro prešel v razpravo o različnih teorijah 
subjektivnosti. Po kriterijih, kot jih poznamo 
tudi z mature na ocenjevanju maturitetnih ese-
jev ali na Državnem tekmovanju iz pisanja filo-
zofskega eseja, to pomeni, da njegov esej ni bil 
dovolj relevanten glede na izhodiščni problem.

Rezultati in nagrajeni eseji

Vse nagrajene eseje lahko najdete na spletni 
strani IPO (https://www.philosophy-olympiad.
org/). Eseji, tudi iz preteklih let, so sicer dosto-
pni zgolj v angleščini, vendar lahko služijo kot 
dragoceno gradivo za dijake: bodisi kot primer 
dobre prakse, kako oblikovati odličen filozofski 
esej, bodisi kot vir filozofskih vsebin in izhodišč 
za nadaljnje razmišljanje.

Zlato medaljo sta letos prejela dijakinja iz Južne 
Koreje in dijak iz Madžarske. Madžarski dijak je 
obravnaval Polanyijevo tezo o nedoločenosti 
jezika in pokazal, da popolnoma formaliziran 
jezik ni mogoč. Povezal je analitično tradicijo 
– Wittgensteina, Quina in Popperja – s pojmom 
epistemskega holizma ter zagovarjal naravni, 
večplasten jezik, ki povezuje znanost in meta-
fiziko. Esej je odlično uravnotežil poglobljeno 
analizo filozofskega citata z izvirno sintezo, 
v kateri je avtor pokazal, kako epistemološki 
holizem presega mejo med znanostjo in meta-
fiziko.

Dijakinja iz Južne Koreje je v svojem eseju 

izhajala iz definicije avtoritete Hannah Arendt 
ter raziskala njen odnos do prisile, prepričeva-
nja in svobodne privolitve. Pokazala je, da je 
pojem avtoritete v družbeni realnosti vedno 
problematičen, saj noben mehanizem (niti sila, 
niti prepričevanje, niti prostovoljna izbira) ne 
zagotavlja njene legitimnosti. Esej je odlikovala 
jasna argumentacijska struktura in domiselna 
uporaba miselnih eksperimentov.

Pogled naprej in prihodnost IPO: Trije 
temeljni izzivi 

Mednarodna filozofska olimpijada ni le tekmo-
vanje v pisanju esejev, ampak živa skupnost, ki 
povezuje mlade mislece z vsega sveta. Prav zato 
so vprašanja o njeni prihodnosti tesno poveza-
na tako s praktičnimi organizacijskimi izzivi kot 
tudi s temeljnimi filozofskimi dilemami.

1. Vključevanje držav v konfliktnih polo-
žajih

IPO ostaja zvest svojemu univerzalističnemu 
idealu, da filozofija pripada vsem. Letos so zato 
lahko nekatere države v vojnih in politično 
občutljivih okoliščinah nastopile pod nevtralno 
belo zastavo. A znova – kot v preteklih letih 
– se pojavljajo predlogi za izključevanja, saj se 
nekatere nacionalne delegacije (ki jih finančno 
podpirajo vlade držav, od koder prihajajo) soo-
čajo s prepovedjo udeležbe na dogodkih, kjer 
sodelujejo določene države, udeležene v vojne 
ali politične konflikte. To odpira težko vpraša-
nje: ali lahko filozofija ostane resnično univer-
zalna, če sodelovanje pogojujejo politične meje? 
Zdi se, da se soočamo s temeljnim vprašanjem 
univerzalne kozmopolitske perspektive in pra-
kse. Dilema med univerzalnostjo mišljenja in 
partikularnostjo administrativnih ali političnih 
ovir je postala in ostaja eno osrednjih vprašanj 
in izzivov IPO.

2. Organizacijski in finančni izzivi

IPO je organiziran po posebnem modelu: dele-
gacije krijejo stroške potovanja, medtem ko 



89

gostitelji zagotovijo bivanje, prehrano in ves 
program za dijake. Ta model je dolgo časa omo-
gočal dostopnost in odprtost, a se z rastjo in 
širitvijo IPO sooča z vedno večjimi izzivi. V pri-
hodnjih letih se nam bodo verjetno pridružile 
nove delegacije (Hongkong in Macao, Kanada, 
Avstralija, Pakistan), letos je prvič sodelovala 
Palestina, ob tem pa je bila vzpostavljena nova 
delegacija iz Združenih arabskih emiratov. 
Gostitelji bodo morali zato v prihodnje nositi 
vedno večje finančne in organizacijske obreme-
nitve.

Obenem se pojavljajo težnje po “profesionali-
zaciji” in večji “formalizaciji”: nekatere države 
nimajo filozofije v srednjih šolah, nimajo 
predstavnikov pri FISP (Mednarodna zveza 
filozofskih društev) in zato težko zagotavljajo 
transparentne selekcijske postopke ter pod-
poro učiteljev filozofije, ki bi lahko strokovno 
ocenjevali eseje. Po več kot 30 letih delovanja 
se dogaja tudi menjava generacij: starejši člani 
IPO skupnosti, vključno z “ustanovnimi očeti in 
materami” – za vzpostavitev in aktivno delova-
nje slovenske delegacije sta zaslužna A. Hladnik 
in M. Šimenc –, se vse bolj umikajo. Toda to 
za IPO ni zgolj izziv generacijskega prehoda 
– odpirajo se namreč vprašanja, kako ohraniti 
identiteto v času, ko dogodek postaja vedno 
večji, kompleksnejši in bolj institucionaliziran. 
To namreč prinaša nujo po gradnji novih struk-
tur, ki bodo projekt, akumulirano znanje in 
obstoječe modele ponesle naprej. A ne gre zgolj 
za vprašanje organizacije, temveč tudi filozofije 
same – kako ostati zvest bistvu mišljenja, ki išče 
svobodo in univerzalnost, in se pri tem ne izgu-
biti v formalizmih in administracijskih izzivih. 
Kako reševati praktične težave brez tega, da bi 
izgubili svoj značaj odprtega filozofskega sim-
pozija, kjer so v ospredju ideje in ne birokraci-
ja? Prav tu se skriva prihodnja naloga za vse, ki 
smo vpeti v vodenje IPO: ohraniti olimpijado 
kot prostor avtentičnega filozofskega srečanja.

Slovenija ima pri teh vprašanjih pomembno 
vlogo – kot organizatorka dogodka in tek-
movanja v spletni (“online”) obliki v letih 

2020 in 2021 ima svojega predstavnika v IPO 
International Committee (glavno odločevalsko 
telo IPO), že drugi mandat zapored pa ima 
tudi predstavnika v tričlanskem IPO Executive 
Board (glavno izvršilno telo IPO, ki pomaga pri 
izvedbi izbirnih tekmovanj, nadzira pripravo 
letnega dogodka in organizacijo v sodelovanju 
z državo gostiteljico ter strokovno nadzira izpe-
ljavo tekmovalnega dela IPO na vsakem dogod-
ku). V obeh vlogah nastopa avtor tega zapisa, 
ki tudi organizira slovensko izbirno tekmovanje 
in je vodja slovenske delegacije na olimpijadi. 
Glavni izziv, ki si ga je zadal izvršni odbor v 
naslednjih treh letih, je konsolidacija modelov, 
procesov in znanja, ki bodo omogočali, da se 
projekt nemoteno nadaljuje tudi ob širitvah in 
menjavi generacij. 

3. Esej kot izziv za dijake in ocenjevalce

Na IPO vedno organiziramo tudi delavnice za 
učitelje in ocenjevalce esejev, na katerih delimo 
dobre prakse iz poučevanja filozofije v različnih 
okoljih ter odpiramo vprašanja, povezana s 
pisanjem in ocenjevanjem filozofskih esejev. Pri 
tem se odpirajo dileme, ključne za razumevanje 
tekmovalnega dela IPO. Esej, ki naj bi bil nev-
tralna oblika preverjanja znanja in mišljenja, 
se v praksi lahko izkaže kot neenakomerno 
umeščen v različne kulturne in šolske tradicije, 
kar sproža vprašanje pravičnosti. Nadalje je 
problematično, če uradni kriteriji ocenjevanja 
– relevantnost, filozofsko razumevanje, argu-
mentacija, koherenca, izvirnost – niso podprti z 
jasnimi utemeljitvami, kar pušča precej prosto-
ra za implicitne predpostavke pri ocenjevanju. 
Prekomerna opisnost in določenost kriterijev 
pa tvega, da bi okrnila prav tisto, kar naj bi esej 
spodbujal – filozofsko svobodo in ustvarjalnost 
pri oblikovanju ter razvoju lastnih idej.

Zato je smiselno esej razumeti ne le kot orodje 
preverjanja znanja, temveč tudi kot prostor 
mišljenja, socializacije v filozofsko tradicijo in 
– do določene mere – emancipacije, saj že samo 
dejanje pisanja spodbuja razmišljanje in ustvar-
jalnost. Ključno vprašanje, ki se tu postavlja, je, 



90

ali IPO esej resnično omogoča svobodno filozof-
sko mišljenje ali pa ga formalna pravila in eno-
dimenzionalni vodiči preveč zamejijo. Prav o tej 
dilemi je kritično pisal tudi M. Šimenc v članku 
IPO Essay: Fairness, Plurality, and Freedom 
(Journal of Didactics of Philosophy, 4(3)); 
v branje ga priporočam vsem učiteljicam in 
učiteljem filozofije, ki jih zanimajo vprašanja, 
povezana z ocenjevanjem esejev in usmerja-
njem dijakov pri pisanju. Prav te dileme so ena 
izmed osrednjih tematik delavnic in strokovnih 
srečanj, ki jih organiziramo na samem IPO ter v 
spletni obliki skozi leto za vse IPO ocenjevalke 
in ocenjevalce. Na ta način IPO ni zgolj tekmo-
vanje, ampak tudi skupnost učenja, v kateri se 
oblikujejo standardi in prakse, te pa lahko kori-
stijo vsem, ki poučujemo filozofijo. 

Miha Andrič 

Manca Košir

Esej na olimpijadi
Izhodiščni citat: »It may be confidently asserted 
that no man chooses evil, because it is evil; 
he only mistakes it for happiness, the good he 
seeks. And the desire of rectifying these mista-
kes, is the noble ambition of an enlightened 
understanding, the impulse of feelings that 
Philosophy invigorates.«(Mary Wollstonecraft, 
A Vindication of the Rights of Men, in a 
letter to the Right Honourable Edmund 
Burke, Occasioned by His Reflections on the 
Revolution in France, 1790, str. 136.)

To misel razumem kot sestavljeno iz treh 
glavnih trditev, zaradi česar bo tudi ta esej raz-
deljen v tri dele. Prva trditev je, da človek dela 
tisto, za kar misli, da je dobro, tudi če je v resni-
ci zlo. To bom skušala potrditi skozi kritično 
obravnavo filozofij Jean-Paula Sartra in Simone 
de Beauvoir, najprej s pogledom na to, kaj je 
človek, nato pa s primerjavo njunega razume-
vanja pojma »biti-za-druge«. Druga trditev je, 
da se lahko naša sodba – tisto, kar nam omo-
goča razlikovati med dobrim in zlim – zamoti 
oziroma zamegli. To bom obravnavala preko 
Descartesove integracije koncepta zlobnega 
demona (Malign genie) v njegovi metodi prido-
bivanja spoznanja, nato pa kontrastirala s svojo 
interpretacijo Sartrovega pojma slaba vera 
(mauvaise foi / bad faith) in odgovornosti do 
drugih. Tretja trditev v izhodiščnem citatu je, 
da si filozofija prizadeva z »razsvetljenim razu-
mevanjem« popraviti te napake v naši sodbi. S 
tem se strinjam in bom zato v podporo uporabi-
la Platonovo alegorijo votline ter Heideggerjev 
pojem tesnobe (Angst) kot dopolnitev idejam, 
ki jih alegorija vsebuje.

1. Človek dela tisto, za kar misli, da 
je prav, in s tem hkrati določa, kaj je 
prav za človeštvo kot celoto.

Mary Wollstonecraft trdi, da človek dela tisto, 



91

za kar verjame, da je prav: nihče ne izbere zla 
zato, ker je zlo, temveč zato, ker ga zamenja za 
dobro. Za to argumentacijo se mi zdi primerna 
Sartrova pozicija o tem, kaj človek je. Sartre 
pravi, da je človek vržen v svet in ima radikalno 
svobodo. Toda dodaja, da to ne pomeni, da smo 
zgolj svobodni, temveč da smo »obsojeni na 
svobodo«. S tem misli, da smo dolžni to radi-
kalno svobodo tudi uporabljati. Iz tega sledi 
njegova znana trditev, da »eksistenca predhaja 
esenci« – naše bistvo ni vnaprej dano, temveč 
imamo sposobnost, da ga oblikujemo sami 
skozi svoje odločitve. Iz tega izhajata dva ključ-
na pojma: dobra vera (ko resnično izbiramo 
zase in prevzemamo odgovornost) in slaba vera 
(ko delujemo, kot da nismo svobodni). Sartre 
zahteva, da moramo delovati v dobri veri, če 
želimo resnično živeti kot človeška bitja. Toda 
tu se pojavi paradoks: ali lahko res rečemo, da 
smo svobodni, če moramo izbirati na določen 
način? Ta pozicija se mi zdi dokaj agresivna, saj 
tudi Sartre sam prizna, da takšno breme lahko 
postane zelo težko, vendar vztraja, da je to 
nekaj, kar moramo preprosto pretrpeti. Če to 
postavimo na stran, saj ni bistvo tega eseja, se 
odpre še ena Sartrova pozicija, ki je bližje naslo-
vu: ko izbiramo zase, izbiramo za vse človeštvo. 
To pomeni, da z izbiro zase nenehno znova 
določamo, kaj menimo, da bi človek moral 
storiti v določeni situaciji. Ravno zaradi tega 
nosimo odgovornost ne le za samega sebe, tem-
več za vse človeštvo. Če torej delujemo v dobri 
veri in resnično storimo tisto, za kar iskreno 
verujemo, da je prav, ne da bi odgovornost 
prelagali na zunanje dejavnike, potem lahko 
trdimo, da človek dejansko uresniči tisto, kar 
ima za dobro.

Podoben pogled razvije Simone de Beauvoir, 
prav tako eksistencialistka. Tudi ona meni, da 
smo ljudje svobodni (čeprav v praksi stopnja 
svobode ni enaka za vse), da moramo živeti 
avtentično življenje in da imamo odgovornost 
do drugih. A medtem ko Sartre vidi »pogled 
drugega« (trenutek spoznanja, da smo v očeh 
drugih objekt) kot grožnjo svobodi (ko posta-

neš objekt, izgubiš svobodo), de Beauvoir vidi 
ta pogled kot nujnost: medsebojno priznavanje 
svobode je temeljno. Iz njene misli – »Ko si 
želim biti svoboden, želim tudi človeštvu svo-
bodo« – je razvidno, da svoboda ni zgolj indivi-
dualna, temveč skupnostna po svoji naravi. Če 
drugega zvedem na objekt, zmanjšam njegovo 
svobodo in s tem tudi svojo. Ne morem namreč 
trditi, da je svoboda drugega človeka vredna 
manj od moje, saj bi s tem spodkopala prav 
tisti temeljni vidik, ki ga sama prepoznavam 
kot bistvenega za lastno bivanje. To pomeni, da 
kadar koli omejujem svobodo drugega, s tem 
omejujem tudi svojo. Da bi ohranili človečnost, 
moramo priznati, da so tudi drugi svobo-
dna bitja – in šele takrat lahko zares živimo 
kot subjekti. Če ponovno pogledamo izjavo 
Wollstonecraftove, lahko zaključimo, da človek, 
po filozofijah Sartra in de Beauvoir, deluje tako, 
kot verjame, da je prav, saj smo svobodna bitja: 
ne le da imamo sposobnost odločanja zase, 
temveč nosimo tudi odgovornost, da to stori-
mo. Če bi zavrnili svojo svobodo ali delovali na 
način, ki je po svoji naravi zloben (»človek ne 
izbira zla, ker je zlo«), bi s tem škodovali sebi in 
drugim do te mere, da nas ne bi več mogli šteti 
za človeška bitja.

2. Naša sodba in znanje se lahko 
zameglita, zato pogosto delamo 
napake.

René Descartes je zagovornik substancialnega 
dualizma: človek je zanj sestavljen iz res exten-
sa (telesa) in res cogitans (duše/uma). Vendar 
njegov znameniti »Cogito ergo sum« oziroma 
»Mislim, torej sem« razkrije, da so sposobnost 
mišljenja, dvoma in samorefleksije tiste značil-
nosti, ki so bistvene za človeka. Temeljna meto-
da, ki jo Descartes predlaga za pridobivanje 
znanja, je dvom. V svojih Meditacijah trdi, da je 
o vsem, kar vemo, treba dvomiti. Tako ustvari 
čisto osnovo, na kateri lahko znanje gradi 
od novega. Ker je kristjan, njegova filozofija 
pogosto zdrsne v teologijo; v tem kontekstu to 
pomeni, da dokazuje obstoj Boga in ga posta-



92

vlja kot najvišjo instanco, ki lahko zagotovi sta-
bilnost nas in našega znanja. Čeprav Descartes 
v svojem iskanju resnice podvomi o obstoju 
Boga, na koncu pride do sklepa, da Bog obstaja 
– vendar preko krožnega argumenta: človek 
je nepopoln, nekaj nepopolnega lahko ustvari 
le nekaj manj popolnega; zato je moral ljudi 
ustvariti nekdo bolj popoln od nas, torej Bog 
obstaja in je popoln. Ta argument deluje, ker 
Descartes postavi Arhimedovo točko – Bog je 
popoln. Če bi pogledali ven iz tega okvira, argu-
mentacija ne bi zdržala. A to je le del njegove 
filozofije – del, ki ga tu uporabljamo zgolj kot 
uvod v naslednji koncept: Zlobni duh oziroma 
Malign Genie.

Ko je Descartes dokazal obstoj Boga, se je 
pojavilo vprašanje: če je Bog tako dober, zakaj 
je na svetu toliko zla? Predlagal je, da je razlog 
za naše zmote in zla dejanja zlobni duh – enti-
teta, ki zamegli ali zasenči našo presojo. To 
je bitje, ki nas lahko pripravi do dvoma celo 
o najbolj gotovih stvareh, kot so matematika 
ali Bog. Čeprav sama ne verjamem v Boga, 
Descartesova hipoteza zlobnega duha ilustri-
ra, kako lahko močno zunanje bitje zavede 
človeka in ga prepriča, da dela dobro, četudi 
je v resnici zlo. Tu pa se Sartrova filozofija ne 
strinja, saj s prepuščanjem svojega življenja 
nečemu zunanjemu (v tem primeru Bogu ali 
zlobnemu duhu) zavračamo svojo svobodo 
in se odločamo, da ne bomo odgovorni zase 
– to je dejanje slabe vere. Trditi, da smo zli, 
ker zunanje bitje megli našo presojo, pomeni 
zavrniti odgovornost, ki jo nosimo kot bitja, 
obsojena na svobodo. Takšno ravnanje vodi k 
zavrnitvi lastne svobode, k pasivnosti in poten-
cialno k temu, da postanemo predmet v svetu. 
Menim, da je ta napetost med subjektom (biti-
za-sebe) in predmetom (biti-na-sebi) razlog, da 
po Sartrovi filozofiji človek ne more resnično 
delovati hudobno, kot Descartes trdi – ker bi 
s tem izgubil človeškost. Menim pa, da razlog, 
zakaj človek lahko naredi napako, izhaja iz dej-
stva, da ima vsak svojo subjektivno izkušnjo ter 
svoja prepričanja o tem, kaj je dobro in kaj zlo. 

To je treba presojati ob zavedanju svoje odgo-
vornosti do drugih – kar pomeni, da človek ne 
izbira zla, ker je zlo, temveč ga preprosto zmo-
tno dojema kot dobro.

Zavedam se, da je ta subjektivna pozicija šibka 
in da so se mnoge zgodovinske osebnosti k njej 
zatekale kot k opravičilu. Primer je holokavst: 
Hitler ni videl Judov kot človeških bitij (biti-
za-sebe), temveč kot predmete (biti-na-sebi). 
Resnično je verjel, da Judje kvarijo ljudi in da 
jih je treba iztrebiti. Takšne grozljive stvari so 
razlog, da je za Sartra koncept odgovornosti 
do drugih tako ključen. Gre celo tako daleč, 
da pravi, da bi moral vojak, ki gre v vojno, 
raje končati svoje življenje, kot da bi škodoval 
drugemu človeku. Če teorijo razumemo na tak 
način, menim, da je izjava Mary Wollstonecraft 
upravičena.

3. Filozofija je orodje razsvetljenja, ki 
nas spodbuja k popravljanju zmot.

Znanje je že dolgo razumljeno kot luč, ki nas 
izvleče iz teme. Najbolj klasičen prikaz tega 
je Platonova alegorija votline: ko risani junak 
dobi idejo, se nad njegovo glavo pojavi žarnica. 
Imamo celo zgodovinsko obdobje, imenovano 
po našem razumevanju svetlobe kot metafore 
za znanje – razsvetljenstvo. To je še dodatno 
konceptualizirano skozi Platonovo metaforo 
votline. V votlini živijo ljudje, priklenjeni in 
brez možnosti pobega ali celo gledanja naokoli 
(videti ne morejo niti drug drugega). Zaznavajo 
le občasne zvoke ljudi in živali, ki se za njimi 
premikajo po votlini, ter njihove popačene 
sence na stenah. Nekega dne pa ujetnik pobe-
gne. Pride na površje in sreča svetlobo. Ko pa 
prvič zagleda svet, se vrne v votlino. Metaforo 
interpretiram takole: votlina predstavlja temo 
in pomanjkanje znanja, površje pa svetlobo 
in znanje (razsvetljenje). Razlog, da se ujetnik 
prestraši in vrne v votlino, je, da je bil vse 
življenje vajen teme. To pokaže, da je pritisk 
znanja lahko težak, in človek, ki ga ni vajen, se 
raje vrne k svojim starim navadam – ignorira 



93

znanje v prid življenju, ki mu je znano. Življenje 
nevednosti je torej znano, udobno. A Platon 
poudarja zelo pomembno vprašanje: zakaj bi 
zamenjali življenje udobja zgolj zato, da pri-
dobimo znanje? Metaforo razumem kot prikaz 
nevarnosti nevednosti; da, človek lahko živi 
udobno, vendar le zato, ker ignorira resničnost 
sveta, v katerem živi.

Zaradi svoje naklonjenosti eksistencialistom 
vidim tu povezavo s Sartrovo in Heideggerjevo 
filozofijo. Platonova votlina pokaže, da tema 
ne le ignorira resnico zunanjega sveta, temveč 
lahko tudi ignorira lastno resničnost – ujetniki 
niso nikoli videli, kakšen je drug človek, a ko 
je pobegli ujetnik zagledal osebo, se je vrnil v 
votlino. Tu vidim tudi povezavo med Platonom 
in Martinom Heideggerjem: občutimo anksio-
znost (Angst), ko se soočimo z resnico o sebi. 
Čeprav Platon prikazuje strah, medtem ko je 
Angst v Heideggerjevi filozofiji nekaj drugega 
(strah ima določen objekt, katerega nas je 
strah, medtem ko Angst nima tega objekta), 
menim, da se metafora lahko razširi tudi na 
Angst, saj jo razumem tako: ko se soočimo z 
resnico o sebi (na primer prvič zagledamo 
podobo človeka – podobo nas), doživimo 
občutek anksioznosti (Angst), a takšna soočenja 
so redka in hkrati nujna. Prav v teh trenutkih 
Angsta spoznamo svojo pravo naravo in lahko 
na podlagi tega doživimo, kaj resnično pomeni 
biti človek. To se nato povezuje tudi s Sartrovo 
filozofijo, saj nam spoznavanje resnic o samem 
sebi pomaga živeti bolj avtentično – kar je cilj 
obeh filozofov.

Izjava, ki jo poda Mary Wollstonecraft, se 
nanaša na lastnost, če že ne na vlogo filozo-
fije. Platonova votlina je primer, kako filozof 
vidi svoje področje kot način pobega iz teme 
in napredovanja proti razsvetljenju (znanju). 
Descartes pokaže, kako lahko skozi filozofsko 
dejavnost (dvom o vsem) pridobimo znanje, 
medtem ko Sartre priznava, da lahko filozofija 
človeku nalaga težko breme, a mu hkrati daje 
možnost živeti avtentično življenje (nekaj, kar 
bi moral imeti vsak za svoj cilj – tudi če se ne 

ukvarja zavestno s filozofsko dejavnostjo).

To pomeni, da s pridobivanjem znanja (ukvar-
janjem s filozofskimi dejavnostmi) in prizna-
vanjem samega sebe ter drugih poskušamo 
delovati tako, kot menimo, da je prav (kot je 
predstavljeno v prvih dveh točkah razmisleka). 
Prav skozi filozofijo spoznamo, kdaj smo nare-
dili napako (izbrali zlo), in skušamo to popravi-
ti tako, da naslednjič izberemo dobro – če tega 
ne storimo, počasi postajamo predmet.

Sklep

Pogled na izjavo Mary Wollstonecraft skozi 
prizmo de Beauvoir in Sartra pokaže, kako kot 
ljudje sprejemamo odločitve, za katere meni-
mo, da so pravilne, ob tem pa se zavedamo, da 
je svoboda drugih povezana z našo. Znanje se 
lahko zamegli in zamegli našo presojo, a delo-
vanje v dobri veri bi moralo pomeniti delovanje 
v dobro vsega človeštva, kar posledično pome-
ni, da nikoli ne smemo škodovati drugemu 
človeku.

Zavedam se, da je moja pozicija – da deluje-
mo tako, kot menimo, da je prav, in da nas 
pred zlom zadržuje le odgovornost do drugih 
– lahko zlahka izpodbijana, a to je najbližje 
zaključku, ki ga lahko ponudim, ob upanju, da 
bo nekoč močnejši. Nazadnje menim, da je filo-
zofija lahko orodje, s katerim pridobivamo zna-
nje in skušamo delovati na način, ki je pravilen. 
In tudi če včasih ravnamo drugače, nas zaveda-
nje odgovornosti in odnosa do drugih pripelje 
do spoznanja, kdaj smo naredili napako, ter nas 
spodbuja, da se na podlagi tega izboljšamo.



94

Dan Muršič

Esej
Izhodiščni citat: »It is not the consciousness of 
men that determines their existence, but their 
social existence that determines their consci-
ousness.« (Karl Marx, A Contribution to the 
Critique of Political Economy)

Podani citat odpira temeljno filozofsko vpraša-
nje: kakšna je narava človeškega subjekta ozi-
roma človeške subjektivnosti? Na to vprašanje 
odgovarja s trditvijo, da človeškega subjekta ne 
smemo razumeti kot neke vrste racionalnega, 
samozadostnega bitja, ki na podlagi svoje neod-
visne zavesti določa svojo bit. Marx v citatu 
pravi, da je treba človeka razumeti kot bitje, ki 
pridobi svoj obstoj in svojo zavest natančno in 
izključno skozi svojo družbeno bit, kar razu-
mem kot določen strukturalni okvir družbenih 
odnosov. Iz tega je razvidno, da Marxova filo-
zofska pozicija, izražena v citatu, odločno pre-
lamlja s klasičnim metafizičnim razumevanjem 
človeške subjektivnosti; ta namreč človeka razu-
me kot individualistično, samozadostno bitje, ki 
ga je mogoče obravnavati izolirano od družbe-
nih odnosov, ali pa vsaj kot bitje, ki racionalno 
in avtonomno vstopa v družbene odnose ter 
suvereno nadzira svoje družbeno bivanje.

V tem eseju bom zagovarjal filozofsko stališče, 
na katerega se nanaša podani citat. Razvil 
bom tezo, da se človeška subjektivnost lahko 
oblikuje le znotraj določenega strukturnega 
okvira družbenih odnosov in nikoli v izolaciji, 
kar pomeni, da družbena bit določa človeško 
zavest. Da bi ustrezno branil to tezo, bom 
najprej umestil citat v kontekst Marxovega 
revolucionarnega filozofskega projekta, nato 
pa preučil, kaj je René Descartes – kot eden naj-
vidnejših predstavnikov klasične metafizične 
misli – razumel pod pojmom subjektivnosti. 
Tako bom poskusil razjasniti, kaj Marx dejansko 
kritizira. Zatem bom uporabil konceptualni 
aparat strukturalizma in Lacana, da bi poudaril 

problematično naravo Descartesove metode, 
ter ponudil alternativni filozofski pristop k 
problemu človeške subjektivnosti, ki podpira 
in razvija Marxovo tezo. Ta pristop bom nato 
dodatno podkrepil s Heglovo dialektiko gospo-
darja in hlapca. Esej bom sklenil s Foucaultovo 
obravnavo politične teorije in tako skušal poka-
zati, kako naj bi v sodobni družbi analizirali 
človeško subjektivnost v skladu z idejami, ki jih 
Marx razvije v omenjenem citatu.

1. del – Radikalen prelom s klasično 
metafizično filozofsko mislijo: kratek 
oris Marxovega filozofskega projekta

Da bi ustrezno razumeli Marxovo poanto v 
podanem citatu in zagotovili dobro izhodišče za 
filozofsko razpravo, ki jo odpira, moramo citat 
najprej postaviti v kontekst njegovega filozof-
skega projekta. Toda pred tem je treba omeniti 
dve točki.

1.	 Vzdržati se moramo vtisa, da je 
marksizem zgolj zastarela teorija, ki v naši 
“postideološki“ sodobni družbi nima več 
veljave. Marxov filozofski projekt je še 
vedno izjemno pomemben, saj radikalno 
prelamlja s prevladujočimi teorijami o 
družbi in človeški subjektivnosti.

2.	 Marxove uvide moramo razumeti s 
filozofskega vidika in ne zgolj kot politični 
program, s katerim so bile njegove ideje 
uporabljene za mobilizacijo delavskega 
razreda.

Morda pa je še pomembnejše razložiti, zakaj je 
Marxov filozofski projekt tako revolucionaren, 
tj. kako se razlikuje od klasične filozofske anali-
ze družbe in subjektivnosti. Njegove prelomne 
ideje lahko povzamemo v štirih točkah.

1.	 Anti-antropologizem – Marx zavrača 
esencialistično pojmovanje človeške narave, 
ki v eni od različic na primer predpostavlja, 
da so ljudje po naravi egoistični in jih žene 

	 zgolj lasten interes. Marx trdi, da takšne 



95

esence ni in da je človeška narava 
zgodovinsko konstruirana na različne 
načine v različnih obdobjih. Če ostanemo 
pri konkretnem primeru, je torej po Marxu 
zgoraj omenjena človeška “egoistična 
narava” zgolj rezultat tekmovalnih 
medsebojnih odnosov, ki jih vzpostavlja 
kapitalistični ekonomski sistem, in ne 
nekaj, kar bi predhodilo človekovemu 
družbenemu obstoju.

2.	 Anti-individualizem – Marx zagovarja 
stališče, da posameznike vedno oblikujejo 
določeni družbeni in zgodovinski pogoji. 
Zavrača idejo, da je družba zgolj vsota 
(racionalnih) posameznikov. S tem pretrga 
z metodološkim individualizmom, ki 
trdi, da se analiza družbe začne z analizo 
posameznika, ki obstaja pred kakršnokoli 
obliko družbe in privoli v njeno oblikovanje 
skozi družbeno pogodbo. Za Marxa se 
analiza družbe in subjektivnosti začne z 
analizo družbenih odnosov (zato pri njem 
ne beremo o “družbeni pogodbi“, ampak 
o “družbeni formaciji“). V tem pogledu je 
Marxovo stališče diametralno nasprotno 
liberalni in kasnejši neoliberalni drži, ki jo 
je povzela Margaret Thatcher z besedami: 
“There is no such thing as society.” 
(“Družba kot taka ne obstaja.”) Prav 
ta izjava dobro ponazarja metodološki 
individualizem, ki ga je Marx zavračal. 

3.	 Anti-ahistorizem – Da bi razumeli 
trenutno stanje družbe in subjektivnosti, 
moramo razumeti, kateri zgodovinski 
procesi so do tega pripeljali. Marx 
prevzame Heglovo dialektično metodo, kjer 
se zgodovina razvija skozi ideje in njihove 
kontradikcije, a težišče preusmeri na 
materialne dejavnike (razredni boj, načine 
produkcije itd.) in tako poudari dinamično 
družbeno formacijo (od tod ime “historični 
materializem”). Sedanja družba tako ni niti 
večna niti naravna, ampak se je oblikovala 
skozi interakcijo različnih kontingentnih 
dejavnikov, ki so pripomogli k vzpostavitvi 
trenutnega družbenega stanja. 

4.	 Anti-empirizem – Čeprav Marx ne 
zavrača pomembnosti empiričnih podatkov, 
opozarja, da lahko ti nosijo varljive atribute, 
ki zamegljujejo resničnost družbenih 
odnosov (razredni boj, izkoriščanje 
delavcev itd.). Empirična dejstva se kažejo 
različno glede na to, kdo jih zaznava 
(delavec jih bo razumel drugače kot lastnik 
kapitala). Posamezna dejstva torej nikoli 
niso popolnoma “nevtralna”, ampak 
jih je treba misliti v širšem kontekstu 
družbenih odnosov. Tukaj lahko za dodatek 
omenimo tudi kasnejše razlage Marxove 
kritike: Engelsov pojem ideologije kot 
“napačne zavesti” ter Althusserjevo teorijo 
“ideoloških aparatov”, ki ponazarjata, kako 
se varljivi empirični podatki reproducirajo 
v funkciji ideologije. 

Na podlagi te razlage lahko bolje razumemo 
Marxovo idejo, da “družbena bit določa zavest 
ljudi“ in kako poskuša prekiniti s klasičnim 
filozofskim razumevanjem družbe in subjektiv-
nosti. Ker pa Marx ni deloval v vakuumu in je 
večina njegovega filozofskega projekta temelji-
la na kritiki in navezavi na klasično metafizično 
filozofsko misel, se bom v skladu z njegovo 
idejo, da je za proučevanje človeškega subjekta 
treba analizirati skupek družbenih procesov, 
ki so pripeljali do njegove vzpostavitve (preu-
smeritev težišča na proučevanje “forme” name-
sto naivne fascinacije nad skrito “vsebino”), 
nadaljevanja tega eseja lotil ravno s proučeva-
njem filozofskih procesov, ki so pripeljali do 
Marxovega zgoraj na kratko opisanega stališča. 

2. del – Descartes in metafizična 
subjektivnost. Temelj klasične 
filozofske misli: Descartes in njegova 
res cogitans

Da bi bolje razumeli, kako klasična metafizika 
razume človeškega subjekta, se bom oprl na 
pojmovni aparat Descartesovega filozofskega 
projekta, ki velja za temelj klasične filozofske 
misli. 



96

V jedru Descartesove filozofije je njegova težnja 
po tem, da bi našel absolutno gotovost, v katero 
nikakor ne bi bilo mogoče podvomiti. Da bi pri-
šel do te neizpodbitne gotovosti, uporabi meto-
do radikalnega dvoma, ki jo zaznamuje siste-
matično dvomljenje v vsako prepričanje, dokler 
ne ostanejo zgolj tista, ki so popolnoma gotova. 
Postopek dvoma začne z vprašanjem o zane-
sljivosti čutnega zaznavanja sveta. Ker nas čuti 
lahko včasih varajo (optične iluzije, oddaljeni 
predmeti, ki se zdijo majhni), ne morejo služiti 
kot vir najvišje resnice. Kratek čas razmišlja 
tudi o možnosti, da je nor, a to možnost hitro 
zavrne. Nato se vpraša, ali sploh lahko ve, da v 
tem trenutku ne sanja. V sanjah doživljamo žive 
in koherentne vtise ter identitete, ki se zdijo 
povsem resnične, a se ob prebujanju pokaže, 
da so bile zgolj iluzija. Tako zavrne zanesljivost 
vse a posteriori vednosti (vednosti, ki izvira 
iz empirične izkušnje), zaradi česar mu po nje-
govem ostaneta le še logika ter matematika, ki 
za svojo zanesljivost ne potrebujeta empiričnih 
dokazov.

Toda Descartes naredi še korak dlje in si pred-
stavlja, da obstaja “hudobni duh“, ki ga vara v 
prepričanju, da so univerzalni zakoni logike in 
matematike resnični, čeprav je morda v resnici 
2 + 2 = 5 in ne 4. Sredi vsega tega pa ostane eno 
dejstvo neovrgljivo: že samo dejstvo, da misli, 
dokazuje, da tudi obstaja. K temu vprašanju 
“hudobnega duha“ se bom vrnil na koncu eseja, 
za zdaj pa lahko zaključim, da logika argumenta 
poteka takole: vsak akt dvoma je hkrati akt 
mišljenja. Vsak akt mišljenja zahteva subjekt, ki 
misli (res cogitans). Descartes do tega ne pride 
preko zunanjih empiričnih dokazov, ampak 
skozi notranji akt mišljenja. S tem dokazuje, 
da obstaja ravno kot misleča substanca. Rodi 
se človeška subjektivnost in njeno notranje 
življenje.

To razumevanje človeškega subjekta bi lahko 
opisali z naslednjimi značilnostmi:

1.	 Racionalni, avtonomni govorec: 
kartezijanski subjekt je racionalen 

in sposoben uporabljati razum za 
interpretacijo in orientacijo v svetu. Jezik 
uporablja le kot sredstvo izražanja 

	 racionalne misli, kar ga dela 
samozadostnega in neodvisnega od zunanje 
potrditve.

2.	 Središče lastnih reprezentacij: vse 
znanje o svetu je filtrirano skozi notranje 
reprezentacije subjekta. Celotna zgradba 
znanja je zgrajena na podlagi racionalnega 
aparata subjekta, ki ga Descartes razvije v 
Meditacijah, pri čemer je subjekt osrednja 
točka raziskovanja.

3.	 Esencialistično pojmovanje subjekta: 
v jedru kartezijanskega subjekta je 
nespremenljiva esenca (cogito), ki definira 
subjekt in je univerzalna ne glede na 
zunanje pogoje.

4.	 Koherenten subjekt, ki mu nič ne 
manjka: kartezijanski subjekt je definiran 
z notranjo koherenco, kar pomeni, da 
mu nič ne manjka in ni fragmentiran ali 
nepopoln, saj ima objektivno gotovost, da 
je “misleča stvar“ (res cogitans).

Iz vsega tega je razvidno, da klasična metafizika 
razume človeško subjektivnost kot nekaj v svo-
jem bistvu individualističnega in atomističnega, 
neodvisnega od zunanjih pogojev. Racionalni, 
avtonomni subjekt je torej skrajni nosilec 
resnice v središču filozofske raziskave. Njegova 
zavest določa njegovo bit.

Proti Descartesu: vrzeli v 
metafizičnem razumevanju 
subjektivnosti

Na tej točki želim ponuditi dve opažanji, ki me 
vodita v dvom glede Descartesovega projekta in 
me spodbujata k iskanju filozofske alternative.

Prvo opažanje – V svoji raziskavi dvoma 
Descartes na kratko razmisli o možnosti, da je 
nor, a to možnost hitro zavrne kot nepomemb-
no za svoj filozofski projekt iskanja gotovosti. 



97

Da bi razumeli problematično naravo te poteze 
in zakaj spodkopava ves njegov projekt, mora-
mo razumeti, kaj sploh je norost. Pri tem si bom 
pomagal z Lacanovim pojmom “psihoze“.

Psihoza po Lacanu temelji na temeljni nezmo-
žnosti subjekta, da bi vzpostavil kakršenkoli 
smiseln odnos do simbolnega reda, ki ga lahko 
razumemo kot jezikovni okvir, ki daje pomen 
subjektu. To stanje izvira iz izločitve nečesa, kar 
Lacan imenuje “točka prešitja“ – označevalec 
v položaju izjeme, ki retroaktivno stabilizira 
pomen za subjekt z organizacijo simbolnega 
reda in zagotavlja točko koherence za lebdeče 
označevalce (signifiant flottant). Gre torej 
za mesto, kjer se označevalec in označenec 
začasno “prišijeta” skupaj in pomen dobi sta-
bilnost (označevalcev in označencev se bom 
bolj podrobno lotil kasneje v tem eseju). Gre 
torej zgolj za prazno simbolno funkcijo, ki po 
svojem delovanju precej spominja na Heglov 
primer “monarhovega podpisa” (gesta, ki sama 
po sebi ničesar ne pomeni, a ravno zaradi svoje 
formalne vloge zaustavi neskončno drsenje 
pomenov). Najpreprostejši primer točke pre-
šitja je pika v povedi, ki retroaktivno zaokroži 
oziroma prišije pomen. Blodnje norca natančno 
ustrezajo strukturi psihoze, v kateri ta retroak-
tivna organizacija odpove in zaradi odsotnosti 
stabilnega simbolnega reda posamezen diskurz 
subjekta ni zmožen “performativno” zagrabiti.

Descartes v svojem meditativnem procesu ni 
pripravljen primerjati samega sebe z norcem. 
Zakaj? Ker bi v samem dejanju primerjave izgu-
bil celoten simbolni okvir, znotraj katerega je 
lahko prišel do pojma človeške subjektivnosti. 
To bi ga potisnilo v stanje psihoze, kjer goto-
vosti in subjektivnosti ni mogoče najti. Da bi 
prišel do cogita, je moral zavrniti situacijo, v 
kateri “besede nimajo pomena“ in “v kateri ni 
stalnih odnosov med stvarmi“. Tako je zavrnil 
najpomembnejši razlog za dvom – tistega, ki 
bi zares ogrozil univerzalnost njegovega pri-
stopa in gotovost cogita. Videti je, da cogito ni 
univerzalna struktura subjektivnosti, temveč 
nekaj, do česar pride meditativni subjekt šele 

po tem, ko odstrani prav tisti pogled, ki bi 
omajal njegovo konsistenco in gotovost mišlje-
nja. Tukaj lahko prav tako dodam genealoško 
opombo, da Foucault v Zgodovini norosti 
opozarja (čeprav moramo zaradi natančnosti v 
tem zgodnejšem Foucaultovem delu še vedno 
govoriti o arheološkem pristopu, iz katerega se 
je naknadno v kasnejših delih razvil genealo-
ški), da Descartesova zavrnitev lastne norosti 
ni zgolj osebna filozofska odločitev, ampak 
odraža širši zgodovinski proces instituciona-
liziranega izključevanja norosti v 17. stoletju, 
ki ga Foucault poimenuje “veliko zapiranje”. S 
tem se vzpostavi nova oblika racionalnosti (nov 
“historični a priori”, znotraj katerega je delo-
val Descartes), utemeljena na utišanju “glasu 
Drugega” – norca. 

Drugo opažanje – Videti je, da subjektivnost 
vedno zahteva trenutek samorefleksije (tako 
kot je Descartes uporabil dvom kot način 
refleksije o sebi), ta pa je mogoč samo skozi 
mišljenje, ki potrebuje jezik. Jezik pa je statičen 
okvir označevalcev, ki svojo stabilnost prido-
biva s točko prešitja. Treba je torej opaziti, da 
Descartes svoj proces dvoma izvaja z uporabo 
jezika. Torej že deluje znotraj simbolnega reda, 
ki je stabilen zaradi dveh osnovnih točk prešitja 
(predpostavk): (1) da je akt dvoma hkrati akt 
mišljenja in (2) da akt mišljenja nujno zahteva 
misleči subjekt. To pa ni objektivno dejstvo, 
temveč slovnična oziroma simbolna omejitev. 
Če bi Descartes zavrnil ti dve točki prešitja, bi 
izgubil celoten simbolni okvir, znotraj katerega 
pride do pojma človeške subjektivnosti.

Metafizična subjektivnost se zdi torej nič dru-
gega kot iluzija, dosežena s pomočjo izključitev 
in drugih postopkov v določenem simbolnem 
okviru.

3. del – Filozofska alternativa: 
Saussure, Lacan in Hegel o 
subjektivnosti

Videli smo, da klasično metafizično pojmovanje 



98

subjektivnosti vsebuje določene probleme. To 
pa nam nalaga nalogo, da poiščemo alterna-
tivni pojem subjekta oziroma, bolje rečeno, 
alternativni filozofski pogled na to, kako sploh 
raziskovati naravo subjektivnosti.

Da bi lahko to storil, bom predstavil svojo teo-
retično pozicijo, ki se opira na strukturalizem in 
poststrukturalizem. Uporabil bom njun pojmov-
ni aparat in z njim poskusil braniti Marxovo 
trditev o človeški subjektivnosti iz citata. 
Najprej bom predstavil nekaj ključnih tez struk-
turalizma, ki jih bom nato uporabil za razlago 
Lacanovega pojmovanja subjektivnosti.

Strukturalizem

Strukturalizem, ki gradi na dognanjih 
Ferdinanda de Saussura, se primarno ukvarja s 
preučevanjem jezika in družbenih struktur. Ena 
njegovih temeljnih tez je, da element v določe-
ni strukturi (oziroma jeziku) svojo identiteto, 
pomen in obstoj pridobi zgolj prek svoje pozi-
cije v relacijskem omrežju drugih elementov. 
Ključno je torej, da bistvo posameznih elemen-
tov nikoli ne predhodi strukturi (torej ne obsta-
jajo “an sich”, “na-sebi”), temveč vedno nasta-
ne šele v odnosu do drugih elementov. “Bit” 
elementa je torej relacijske narave. Posledično 
elementa ni mogoče preučevati povsem izolira-
no – edini način preučevanja je analiza omrežja 
odnosov med elementi.

To lepo ponazarja primer figure kraljice v šaho-
vski igri. Njene lastnosti ne določa njena fizična 
oblika (barva, oblika figure), temveč njen polo-
žaj v relacijskem okviru drugih figur (v razmer-
ju do drugih figur). Kraljica je kraljica le zato, 
ker ni kmet, ni kralj, in ker jo igralci na začetku 
vedno postavljajo na isto mesto v strukturi 
igre. Struktura, v kateri se posamezen element 
nahaja, torej ni skupek diskretnih enot, ki nato 
tvorijo strukturo, temveč je predpogoj, da sploh 
pride do obstoja teh enot.

Če k temu dodamo še Saussurov uvid, da lahko 
vsak element razdelimo na odnos med 

označevalcem (beseda ali forma) in označen-
cem (pojem ali referent, na katerega se veže 
označevalec), hitro pridemo do definicije 
elementa (objekta ali subjekta) kot tistega, kar 
nekaj predstavlja drugim označevalcem in se 
vedno veže na isti označenec. Subjekt je torej 
nič drugega kot posameznik, ki je vedno vezan 
na iste označevalce. 

Do podobnega sklepa bi lahko prišli tudi iz pov-
sem drugačnega izhodišča, če bi si iz analitične 
filozofije (Kripke) izposodili koncept rigidnega 
označevalca, torej izraza, ki se nanaša na isto 
referenco v vseh možnih svetovih, v kateri ta 
stvar/oseba obstaja.

Lacan

Kaj to pomeni za človeško subjektivnost v 
podrobnostih? Lacan k strukturalističnemu 
pogledu doda, da se mora za vzpostavitev 
subjektivnosti posameznik najprej prepoznati v 
določeni empirični podobi ali imago (zato govo-
ri o “imaginarnem poistovetenju“), v kateri se 
vidi kot koherentno bitje (oziroma “si je všeč”). 
Toda ta empirična podoba svojo konsistenco 
pridobi šele skozi subjektov položaj v simbolnem 
redu, ki ga Lacan razume kot strukturno mrežo 
označevalcev, ta pa zagotavlja pomen subjektu in 
njegovi identiteti.

Če je imaginarno poistovetenje torej poistove-
tenje s podobo, v kateri se posameznik vidi kot 
celostna entiteta, je simbolno poistovetenje poi-
stovetenje s položajem (simbolnim mandatom) 
v simbolni strukturi, iz katerega gleda nase v 
tej isti podobi. Da bi ohranil konsistenco svojih 
empiričnih lastnosti, se mora posameznik vedno 
identificirati s simbolno pozicijo, iz katere opazu-
je samega sebe v tej koherentni podobi.

Tako kot posamezni elementi v strukturi ne 
obstajajo pred strukturo (saj so njihove empi-
rične lastnosti možne šele z vstopom v statični 
sistem odnosov), tudi subjekt pridobi svojo 
empirično konsistenco šele skozi identifikacijo v 
simbolnem redu.



99

Hegel

Da bi okrepil to teoretično stališče, se bom na 
kratko obrnil še k Heglu in njegovi znameniti 
dialektiki gospodarja in hlapca. 

Hegel opisuje moment, ko mora zavest, da bi 
se lahko dokazala kot čista zavest (in ne zgolj 
objekt) oziroma “gospodar” pred drugo zave-
stjo, s to drugo zavestjo spopasti in pokazati, da 
ni vezana na nobeno partikularno eksistenco 
(svoje empirično telo), torej da je pripravljena 
tvegati lastno življenje, da bi dosegla položaj 
gospodarja. Na neki točki pa mora nujno ena 
zavest popustiti (“boj na življenje in smrt” se ne 
sme končati s smrtjo, saj bi to uničilo možnost 
pripoznanja) in tako ena zavest zavzame vlogo 
gospodarja, druga pa vlogo hlapca, pri čemer 
je hlapec tista zavest, ki je bila bolj navezana 
na golo preživetje in empirično telo (je bila 
pripravljena “manj tvegati”). Postati gospodar 
pomeni svojo subjektivnost v celoti utemeljiti 
v simbolnem redu, torej iskati identiteto v 
strukturni poziciji (simbolnem mandatu), ki je 
neodvisna od empirične realnosti. Pri vsem tem 
pa je še posebej zanimivo, da se sprva zdi, kot 
da se gospodar nahaja na popolnoma dominan-
tnem položaju, ampak se izkaže, da je njegova 
identiteta konstitutivno odvisna od hlapčevega 
pripoznanja. Lahko bi rekli, da gospodar torej 
obstaja zgolj kot hlapčeva fantazma. Ta dialek-
tika razkriva, da se identiteta oblikuje zgolj kot 
relacijski boj za pripoznanje. Identiteta posa-
meznika torej ne leži v introspektivni izolaciji, 
ampak ravno v kontekstu intersubjektivnih 
relacijskih okvirov.

To spoznanje lahko dodatno podkrepimo s 
Heglovo idejo enačenja čiste biti z ničem. Hegel 
trdi, da se čista bit brez kakršnekoli vsebine ali 
partikularnosti sesuje v čisti nič, saj ji manjkajo 
lastnosti, ki bi jo naredile zaznavno. Šele v 
trenutku prehoda iz abstraktne nedoločenosti v 
konkretno partikularnost bit postane zaznavna 
in resnična. Podobno tudi subjekt nikoli ne 
more nastati v izolaciji od kakršnegakoli druž-
benega obstoja, saj potrebuje določen družbeni 

kontekst, da se sploh manifestira in pridobi 
svojo bit. To pa je v popolnem nasprotju s 
klasičnim metafizičnim pogledom na človeško 
subjektivnost.

Ker verjamem, da ta pristop ponuja bolj kohe-
renten prikaz subjektivnosti, lahko potrdim, 
da je (strukturna) družbena bit tista, ki določa 
subjektovo zavest – in ne obratno.

4. del – Foucault o moči in sodobni 
subjektivnosti

Na tej točki se bom vprašal, kako lahko danes 
analiziramo sodobnega človeka v skladu z 
dognanji o subjektivnosti, ki jih najdemo pri 
Marxu in v strukturalizmu. Za to bom uporabil 
uvide iz Foucaultove politične teorije oziroma 
natančneje – njegove teorije moči.

Foucault s svojo genealoško analizo pretrga s 
standardnim razumevanjem moči oziroma avto-
ritete kot nečesa, kar prihaja iz enega središč-
nega vira (na primer institucij, kot je država) 
in deluje zgolj represivno, torej tako, da zatira, 
omejuje in prepoveduje. Po njegovem je moč v 
sodobni družbi razpršena v omrežju družbenih 
odnosov, saj ne deluje zgolj kot zatiranje, tem-
več predvsem kot produktivna sila, ki aktivno 
proizvaja človeške subjekte. Moč torej ni samo 
zunanja instanca, ki nekaj odvzema, ampak je 
nekaj, kar omogoča določene načine delovanja 
in mišljenja. 

Trdi, da lahko mehanizem proizvajanja subjek-
tov ujamemo v procesu objektivacije: da bi 
postal subjekt, se mora posameznik najprej 
prepoznati kot objekt – torej biti objektivi-
ran v določeno vlogo v sistemu družbenih 
odnosov (in nato to vlogo tudi ponotranjiti). 
Subjektivacija je tako dvojen proces: po eni 
strani discipliniranje, ki ga izvajajo institucije 
(šola, zapor, bolnišnica, itd.), po drugi strani pa 
samodisciplina, s katero posameznik prevzame 
nase prav tisto mesto, ki mu ga določajo druž-
beni diskurzi. Ali ni to prav tisto, kar je mislil 
Marx – da družbena bit določa subjektivnost?



100

Po Foucaultu se te objektivacije (torej načini, 
kako se posameznik prepozna kot objekt) v 
sodobni družbi dogajajo na tri specifične nači-
ne.

1.	 Posameznik je razumljen kot objekt 
politične moči in družbenih omejitev (npr. 
zakoni, pravila, pravni status).

2.	 Posameznik je razumljen kot objekt 
vednosti, ki skuša pridobiti status znanosti 
(znanosti kot npr. medicina, psihologija, 
sociologija itd. določijo, kaj je normalno 
in kaj patološko, ter posameznikom 
pripisujejo določene lastnosti in identitete).

3.	 Posameznik samega sebe prepoznava kot 
objekt lastnih odnosov oziroma samo-
spoznanja, torej oblikuje svojo identiteto 
skozi samorefleksijo. Nase gleda kot 
na objekt, ki ga je treba preoblikovati, 
izboljšati ali disciplinirati.

Zato so za raziskovanje človeka nujne teorija 
moči, teorija vednosti in teorija seksualnosti. 
Najpomembnejše tukaj pa je, da Foucaultovi 
uvidi ne le dodatno potrjujejo tezo tega eseja, 
temveč ponujajo tudi način, kako lahko člove-
ško subjektivnost analiziramo v sodobni druž-
bi. Človek ni individualistično, samozadostno 
bitje, ampak nekaj, kar pridobi svoj obstoj šele 
prek objektivacije v okviru družbenega bivanja.

5. del – Zaključek: nazaj k Descartesu 
in hudobnemu duhu 

Pozoren bralec bo na tej točki opazil, da je 
mogoče Foucaultov proces subjektivacije zasle-
diti celo v Descartesovi metodi radikalnega 
dvoma, ki velja za enega najbolj klasičnih filo-
zofskih projektov. Imamo namreč dva načina, 
kako dokazati obstoj določenega subjekta.

Prvega – najbolj znanega – sem že opisal: cogi-
to ergo sum. Obstaja pa tudi alternativna pot, 
ki se od prve razlikuje prav v trenutku, ko si 
Descartes predstavlja obstoj hudobnega duha, 
ki ga vara glede resničnosti zakonov logike in 

matematike. Logika tu poteka takole: vsak akt 
varanja potrebuje tudi objekt, ki je prevaran. 
Človeški subjekt je torej vzpostavljen v trenut-
ku, ko se posameznik identificira kot ta objekt 
prevare – kar je Descartes tudi storil. V skladu s 
Foucaultovo teorijo objektivacije je prav to tre-
nutek, ko lahko dokažemo, da obstaja določen 
subjekt – ne skozi notranji, samozadostni akt 
mišljenja, temveč skozi odnos do neke zunanje 
entitete. Ne gre torej za introspekcijo, ampak za 
intersubjektivno. 

Zanimivo pri tem uvidu je, da lahko zasledimo 
idejo, da je človeška subjektivnost odvisna od 
družbene biti posameznika, celo v enem najbolj 
klasičnih metafizičnih pristopov k subjektiv-
nosti. Tako nisem le ponovil začetne teze tega 
eseja, ampak sem dodal še argument, ki zavrača 
klasično metafizično pojmovanje človeške 
subjektivnosti.

Če zaključim na Heglovi noti: tako kot vsaka 
teza vedno že v sebi vsebuje svojo antitezo 
in sintezo, tudi klasični metafizični pristop k 
subjektivnosti v sebi že nosi seme svoje lastne 
destrukcije – v našem primeru relacijsko poj-
movanje subjektivnosti. Kajti “ni zavest ljudi 
tista, ki določa njihovo bit, temveč njihova 
družbena bit določa njihovo zavest“.



Poročila

101

Poročilo o 18. tekmovanju v 
pisanju filozofskega eseja
V marcu je potekalo 18. tekmovanje v pisanju 
filozofskega eseja, in sicer so se dijaki 3. marca 
2025 najprej pomerili na šolski ravni, kjer je 
tekmovalo 116 dijakinj in dijakov iz enaindvaj-
setih šol, 28. marca 2025 pa je tekmovanje 
potekalo še na državni ravni, kjer je tekmovalo 
56 dijakinj in dijakov. Državno tekmovanje je 
potekalo na II. gimnaziji Maribor, v soorgani-
zaciji Slovenskega filozofskega društva in II. 
gimnazije Maribor. Tekmovalce in mentorje je 
uvodoma nagovoril ravnatelj šole, dr. Marko 
Jagodič, ki je poudaril pomembnost kritičnega 
razmišljanja in vlogo, ki jo ima filozofija pri 
tem. Zatem so se tekmovalke in tekmovalci 
razporedili po učilnicah in začeli s pisanjem. 
Pisali so razpravljalni esej, dolg vsaj 600 besed. 
Pisanje je trajalo 120 minut. Izbirali so med po 
tremi trditvami iz več tem s področja filozofije, 
in sicer iz vprašanja stvarnosti, vprašanja spo-
znanja, vprašanja morale, iz teme posameznik 
in skupnost ter iz filozofije religije. Ocenjevanje 
esejev je vodila Dora Lenart in je potekalo v 
vsega skupaj petih branjih. Eseji, ki so po prvih 
treh branjih dosegli v povprečju 20 točk ali več, 
so se uvrstili v naslednji krog branj, kjer so kan-
didirali za zlata in srebrna priznanja. 

Zlato priznanje (spodnja meja 2. 
kroga: 21 točk)

Tim Cizej, I. gimnazija v Celju

Lenart Iršič, Gimnazija Ravne na Koroškem

Mirjam Jurša, Gimnazija Bežigrad

Katarina Kocbek, II. gimnazija Maribor

Srebrno priznanje (spodnja meja 2. 
kroga: 19,5 točk)

Nadežda Alymova, Gimnazija Šentvid

Oskar Čemažar, Gimnazija Poljane

Katja Gavez, II. gimnazija Maribor

Adrian Grošelj, Gimnazija Poljane

Brina Šerbec, Gimnazija Bežigrad

Maruša Škurbej Novak, Gimnazija Bežigrad

Založbama Krtina in Maska ter Založbi UL 
Pedagoške fakultete v Ljubljani, Založbi 
ZRC SAZU, Založbi FDV in Založbi Filozofske 
fakultete Ljubljana se zahvaljujemo za knjižne 
donacije, ki so služile kot nagrade za najboljše 
pisce esejev. Ob tem napovedujemo tudi 19. 
tekmovanje v pisanju filozofskega eseja, ki bo 
na šolski ravni potekalo v sredo, 18. 3. 2026, ob 
15. uri, na državni pa v četrtek, 9. aprila 2026, 
ob 10. uri, ponovno na II. gimnaziji Maribor. 
Tekmovanje bo prineslo nekaj novosti, in sicer 
spremembo načina ocenjevanja esejev, ki bo 
potekalo na daljavo, z razglasitvijo neuradnih 
rezultatov nekaj dni po samem dogodku. 
Verjamemo, da bo to razbremenilo tekmovalno 
komisijo, olajšalo pa bo tudi organizacijo tek-
movanja ter sam tekmovalni dan.

Dora Lenart



102

Dan filozofije v letu 2025: 
Kako razumeti dobrobit – 
kot dobro počutje ali dobro 
življenje?
Dan filozofije je v letu 2025 potekal 20. novem-
bra na Filozofski fakulteti v Ljubljani. Vabljeni 
gosti so bili: dr. Simon Hajdini, dr. Friderik 
Klampfer, dr. Branko Klun, dr. Dean Komel, dr. 
Luka Omladič, dr. Miha Debenak (I Gimnazija 
Maribor), mag. Mare Štempihar (Gimnazija 
Bežigrad), dijaki, študenti.

Tematika dobrobiti (v angleščini wellbeing) je 
v zadnjem desetletju postala prioritetna tema 
na področju vzgoje in izobraževanja, tako 
mednarodno kot tudi v Sloveniji. Angleški izraz 
wellbeing včasih prevajajo kot dobro počutje, 
kot da gre preprosto za subjektivni občutek 
(torej ugodje, občutek sreče), včasih pa ga želijo 
zajeti z objektivnimi kazalci, ki zaznavajo zuna-
nje  okoliščine (recimo BDP, indeks srečnosti in 
podobno). 

Da bi vnesli več konceptualne jasnosti, se leto-
šnja tema dneva filozofije loteva vprašanja, 
kako razumeti dobrobit učencev. Kaj o tem 
mislijo dijaki in študenti? Kako lahko šola 
skrbi za njihovo dobrobit? In kaj lahko k temu 
prispeva filozofija? Ali se iz perspektive filo-
zofije pokaže, da dobrobiti učenca, dijaka in 
študenta ni mogoče omejiti na dobro počutje 
in učiteljske strategije za razvijanje socialne in 
čustvene pismenosti, temveč ima dobro življe-
nje in uspevanje v življenju tudi eksistencialno 
in etično razsežnost? Enega od eksistencialnih 
vidikov teme nakazuje odlomek iz knjige 
Matthewa Dewarja: Education and Well-Being. 
An Ontological Inquiry:

»Ko starši in vzgojitelji preprečujejo najstni-
kom, da bi doživeli neuspeh …, jih prikrajšajo 
za proces poskusov in napak, ki je nujen za 
razvoj zdravih, avtonomnih ljudi. Življenje, ki 
ga sami ne moremo nadzorovati, postane zati-

ralsko. Kadar je mladostnikom odvzeta sposob-
nost odločanja, ki je osrednja sila opolnomoče-
nja osebnosti, ne najdejo več smisla v življenju, 
ki si ga niso izbrali ... Glede na to, kako daleč 
so mladi odrasli pripravljeni iti, da bi si znova 
pridobili svobodo, se zastavi vprašanje: zakaj 
jim jo poskušamo odvzeti? Dobronamerni starši 
in učitelji prevečkrat delujejo iz izhodišča, da 
je življenje mogoče zreducirati na ekonomski 
položaj, kar vodi do napačnega sklepa: če odra-
sli ne bodo natanko nadzorovali življenja naj-
stnikov, ti ne bodo uspešni v šoli, ne bodo dobi-
li dobre službe, si ne bodo zagotovili finančnih 
sredstev, potrebnih za več življenjskih izbir, in 
na koncu ne bodo uspeli kot osebe ter bodo 
obsojeni na življenje brez smisla in pomena. 
Toda ko mladim odvzamemo proces odločanja, 
da bi jim preprečili neuspeh, tvegamo, da bomo 
prekinili ontološko pomembna vprašanja, ki se 
jih učijo zastavljati in raziskovati: Kaj pomeni 
moje življenje? Kakšen človek želim postati? 
To so vprašanja, ki so pomembna in ki opre-
deljujejo ... smisel našega človeškega načina 
bivanja. Ta vprašanja nimajo vnaprej pripra-
vljenih odgovorov, kar pomeni, da morajo 
mladi raziskovati in se ukvarjati z vprašanjem, 
kdo postajajo (kot smo to vsi počeli in še vedno 
počnemo), in da mora izobraževanje podpirati 
ta proces, ne pa mu nasprotovati.«

Marjan Šimenc



103

Pri tej številki so sodelovali:

Miha Andrič, filozof in sociolog

Andrej Adam, profesor filozofije na gimnazijah na Ravnah na Koroškem in v Mariboru

Mateja Gregorič Jagodic, profesorica filozofije na Gimnaziji Moste

Alenka Hladnik, profesorica filozofije na GSŠRM Kamnik

Katja Huš, profesorica filozofije na Gimnaziji Poljane

Jure Jakob, študent pedagoško andragoške specializacije 

Neža Kogej, študentka predšolske vzgoje na Pedagoški fakulteti v Ljubljani

Manca Košir, dijakinja Gimnazije Kranj

Dora Lenart, profesorica filozofije na II. gimnaziji Maribor

Marjanca Lončar, študentka predšolske vzgoje na Pedagoški fakulteti v Ljubljani

Uroš Lubej, profesor filozofije na Gimnaziji Novo Mesto

Dan Muršič, dijak Gimnazije Ptuj

Ana Pekovec, študentka predšolske vzgoje na Pedagoški fakulteti v Ljubljani

Marjan Šimenc, profesor filozofije na Filozofski fakulteti v Ljubljani

Mare Štempihar, profesor filozofije na Gimnaziji Bežigrad

Darija Turk, študentka predšolske vzgoje na Pedagoški fakulteti v Ljubljani

Janez Vodičar, profesor filozofije na Teološki fakulteti v Ljubljani

Filozofska revija za učitelje filozofije, dijake in študente (FNM) 2025 (57. številka, 32. letnik)

Izhaja enkrat letno.

Revijo izdaja Državni izpitni center, Ljubljana

Člani uredništva: dr. Andrej Adam, Mateja Gregorič Jagodic, mag. Alenka Hladnik, Dora Lenart, 
Marija Kristina Milič, dr. Marjan Šimenc, mag. Mare Štempihar, Nina Miri Zalar

Odgovorna urednika: mag. Alenka Hladnik, dr. Marjan Šimenc

Tehnična urednica: Tanja Pleterski

Jezikovni pregled: Mojca Hudolin

Likovno oblikovanje: Barbara Železnik Bizjak

DTP: Peter Škrlj

Naslov uredništva: Državni izpitni center, Kajuhova ulica 32 U, 1000 Ljubljana, telefon 01/5484600

V spletni trgovini na strani www.ric.si lahko naročite nekatere starejše številke revije.

© Državni izpitni center 2025

ISSN 3023-9478


